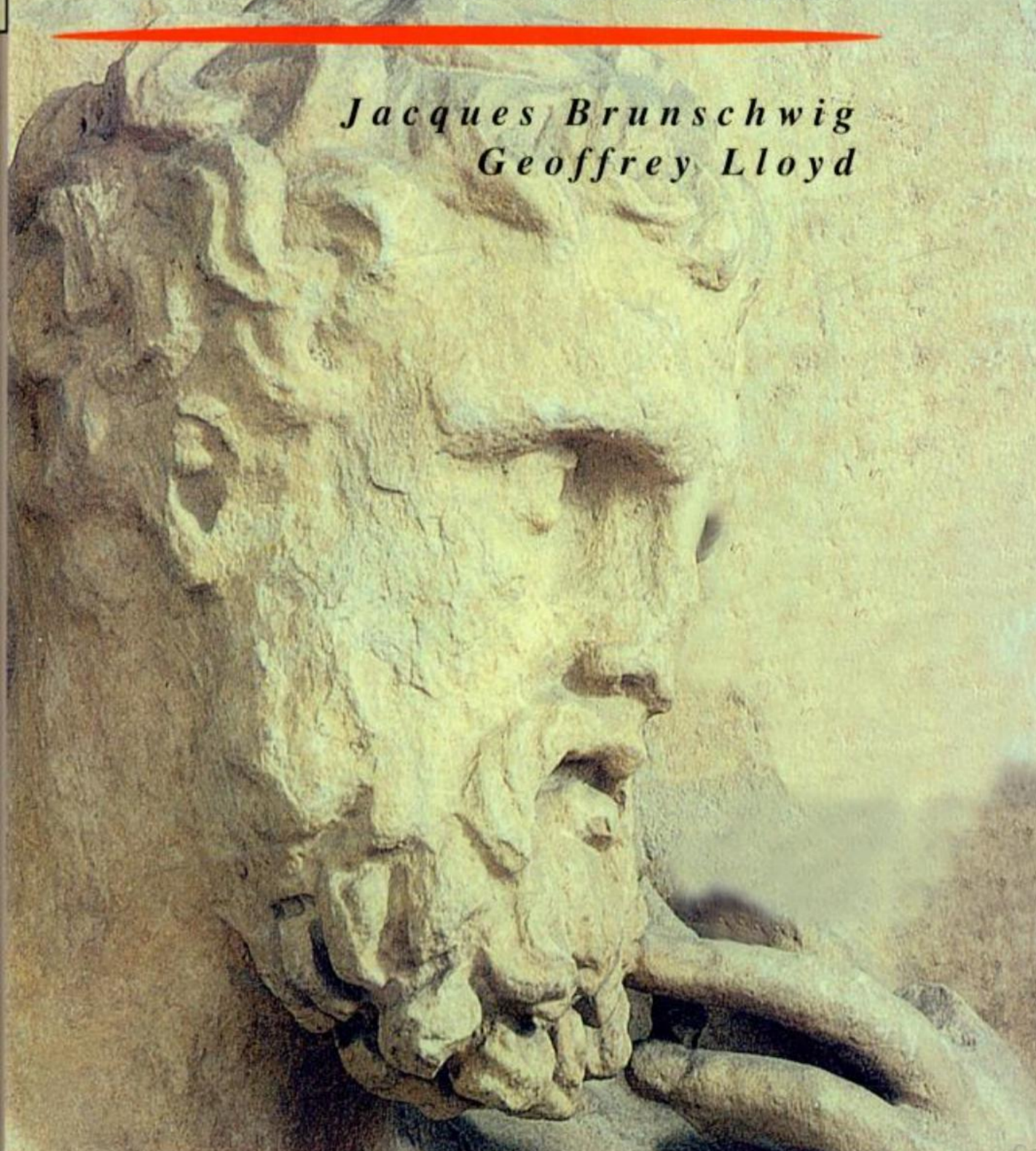
# Diccionario Akal de

El saber
griego de michel serres



Maqueta: RAG

Diseño de Cubierta: Sergio Ramírez Título original: Le Savoir Grec

«Ouvrage publié avec l'aide du ministère français chargé de la Culture»

Reservados todos los derechos. De acuerdo a lo dispuesto en el art. 270 del Código Penal, podrán ser castigados con penas de multa y privación de libertad quienes reproduzcan o plagien, en todo o en parte, una obra literaria, artística o científica fijada en cualquier tipo de soporte sin la preceptiva autorización.

© Flammarion, 1996

© Ediciones Akal, S. A., 2000, para todos los países de habla hispana

> Sector Foresta, 1 28760 Tres Cantos

Madrid Ecroso

Madrid - España

Tel.: 91 806 19 96

Fax: 91 804 40 28 ISBN: 84-460-1245-6

Depósito legal: M. 167-2000

Impreso en MaterPrint, S. L.

Colmenar Viejo (Madrid)

# FIGURAS DEL

# FILÓSOFO

a filosofía es un fenómeno histórico. Emerge en cierto contexto, a partir de una necesidad sentida por primera vez en ese contexto: la de estar en posesión de cierto tipo de respuestas a ciertas cuestiones, por ejemplo cuestiones relativas al origen del mundo tal como lo conocemos. Evidentemente sería muy intimidante vivir en un mundo en donde el comportamiento de las cosas, especialmente si afecta a toda nuestra vida, nos fuese completamente ininteligible. La tradición proporcionaba respuestas a estas cuestiones y las diversas tradiciones incluso proporcionaban más de una; pero estas respuestas no estaban de acuerdo entre sí. Cuando surgió la consciencia de la diversidad de las tradiciones y de sus conflictos, las respuestas que ofrecían comenzaron a no satisfacer por más tiempo la necesidad de sentir que se comprendía de forma conveniente el mundo, la naturaleza, la organización social y política en las que se vivía, y las razones por las que las comunidades y los individuos actúan como lo hacen. Entonces fueron necesarias respuestas de otro tipo, respuestas que se pudieran defender, de las que se pudiese mostrar que eran superiores a sus competidoras, con las que se podía convencer a otros, de modo que se pudiese restablecer una especie de consenso.

Fueron necesarios mucho tiempo y esfuerzos antes de llegar a una práctica establecida y a una disciplina destinadas a proporcionar tales respuestas. Pero una vez constituida la disciplina filosófica, un movimiento natural la lleva a responder a dos conjuntos de necesidades o de exigencias diferentes: las exigencias externas que desde el origen la habían hecho nacer, pero también las exigencias internas concernientes a lo que pue-

de ser considerado como aceptable o correcto en los términos de esta disciplina. Estos dos tipos de exigencias o de necesidades iban a asegurar a la disciplina su desarrollo en el tiempo. Con la evolución de la cultura, las necesidades externas iban a cambiar, lo mismo que la propia disciplina, en la medida en que ella continuaba respondiendo a ellas. Pero las exigencias internas iban también a obligarla a evolucionar: nuevas respuestas iban a suscitar nuevas cuestiones y respuestas que se proporcionaban podían obligar a revisar las respuestas aportadas a las cuestiones anteriores. De este modo la práctica de la filosofía conocerá una evolución compleja, tanto más cuando los dos conjuntos de exigencias o de necesidades podían separarse o incluso entrar en conflicto. Una vez adquiridas una fuerza y una vida propias, y una cierta dosis de autonomía, la filosofía y los que la practicaban podían incluso olvidar más o menos las necesidades externas que les habían hecho nacer.

Debido a todas estas razones la filosofía se transformó considerablemente con el paso del tiempo. No sólo cambiaron cuestiones y respuestas, sino también las exigencias a las que debían satisfacer las respuestas aceptables. De hecho, la concepción completa de la empresa se transformó sutilmente, a medida que los filósofos intentaban responder a necesidades externas y a exigencias internas que evolucionaban tanto unas como otras. Este cambio de concepción afecta naturalmente a su práctica de la filosofía.

En la actualidad, cuando estudiamos la filosofía antigua, estamos guiados por nuestra concepción actual de la empresa filosófica. De este modo podemos perder de vista con facilidad que los filósofos antiguos a los que estudiamos tenían una concepción muy diferente de su actividad. También tenemos (incluso en las historias de la filosofía antigua) una imagen muy deformada de lo que hacían y decían. Si consultamos, por ejemplo, las exposiciones modernas para informarnos sobre Eufrates, Apolonio de Tiana o Dión de Prusa, la existencia de estos personajes apenas aparece mencionada, y tal vez únicamente para tener la ocasión de preguntarse si verdaderamente eran filósofos. Nada permite darse cuenta de que eran según todo lo que sabemos los filósofos más renombrados y más respetados de su época, en el paso del siglo i al п. Las afirmaciones que siguen tendrán por objetivo bosquejar, al menos muy sumariamente, la imagen que los propios antiguos tenían de la filosofía y de los que la practicaban.

El tema es amplio: para tratarlo a fondo sería necesario estudiar cómo la concepción que se tenía del filósofo encontraba su expresión en las estatuas y los bustos, levantados a partir del siglo IV en los lugares públicos y privados por filósofos o no filósofos, en los reflejos que se encuentran de esta concepción en la literatura a partir del final del siglo v, o también en la legislación imperial de la Antigüedad tardía. Una gran parte de esta documentación indica igualmente cómo las necesidades que los pensadores intentaban satisfacer eran sentidas como necesidades sociales. Pero aquí me limitaré a bosquejar, en términos relativamente abstractos, la concepción que los propios filósofos tenían de su actividad, y su evolución.

Sin lugar a dudas lo mejor es comenzar por la propia palabra philosophos, y los términos emparentados con ella. Esta palabra pertenece a una gran familia de adjetivos, también utilizados como nombres, formados con el prefijo «philo-» que precede a un nombre; estas formaciones son especialmente frecuentes en el paso de los siglos v a iv a.C. Sirven para caracterizar a un hombre en cuya vida la cosa designada por el nombre desempeña un papel especialmente grande u suscita un alto interés. Así, un philotimos es alguien que se siente motivado, hasta un punto destacado y completamente fuera de lo común por la preocupación de obtener honores. Del mismo modo, un filósofo es alguien que, en sus acciones y en su vida, está influenciado hasta un punto poco frecuente por la preocupación

por la sabiduría. Ciertamente, podemos mostrar esta preocupación sin ser un filósofo, sin pertenecer a un grupo distinto e identificable de personas llamadas «filósofos, comprometidos en una empresa especial que tiene el nombre de «filosofía». De hecho, en sus empleos más recientes, la palabra philosophos y los términos con ella emparentados no parecen referirse a un grupo distinto de personas, ni a una empresa distinta. Si podemos fiarnos de una cita de Clemente de Alejandría, Heráclito habría dicho que los que aspiran a la sabiduría (philosophoi andres) deben ser investigadores (bistores) en muchos dominios. De acuerdo con los fragmentos B 40 y B 129 está claro que Heráclito no piensa que baste con saber muchas cosas (polymathie) para ser un sabio; piensa, por contra, que no se hace uno sabio si no se somete al esfuerzo, contrariamente a lo que normalmente hacen las personas, de intentar informarse acerca de un gran número de cosas. Heródoto no tiene a la filosofía en mente cuando hace decir a Creso dirigiéndose a Solón que tuvo que viajar a un país lejano philosopheon, por amor a la sabiduría. Solón no se desplaza como un hombre de negocios, ni como embajador político; practica la *historie* en el sentido en que Heráclito la recomienda a los que aspiran a la sabiduría, al intentar informarse acerca de las restantes partes del mundo, las otras naciones, sus costumbres y sus instituciones, su forma de comprender las cosas. Tucídides tampoco quiere hacer decir a Pericles en su "Oración fúnebre" (II, 40), que los atenienses son filósofos, cuando le hace declarar que se distinguen de entre los griegos por su preocupación por la sabiduría (philosophumen).

Es en los diálogos de Platón en donde encontramos por primera vez la palabra «filósofo» en su uso que más tarde se hará familiar, para referirse a los filósofos. Aparece con tanta frecuencia, así como los términos emparentados, que nos sentimos tentados a pensar que el término tuvo que haberse puesto en circulación al final del siglo v; tal vez Sócrates ya lo empleaba. En todo caso desde Sócrates reviste un sentido muy preciso, que va mucho más allá de la vaga idea de un hombre preocupado por la sabiduría de un modo destacado. Al menos a partir de este momento los filósofos tienen una concepción muy determinada de la filosofía que conlleva los siguientes principios:

 la sabiduría es cierto tipo de saber, que al menos es la condición necesaria decisiva, sino suficiente, para una vida buena. Ser un filósofo no es por tanto solamente mostrar una preocupación fuera de lo común por la sabiduría; para un filósofo, la sabiduría se convierte en una preocupación que prevalece y debe prevalecer sobre cualquier otra. Sócrates, con respecto a esto como con respecto a otras cosas, se convierte en el paradigma del filósofo. En él, como es sabido, la preocupación por la sabiduría prevalece sobre la preocupación por su oficio, su familia e incluso finalmente sobre su vida. Dadas las dificultades que supone ser sabio, la preocupación dominante por la sabiduría deja poco lugar a preocupaciones alternativas. Idealmente transforma toda la vida. La filosofía no es algo a lo que se podría vincular uno, como · filósofo, como si fuese una carrera, o como un interés entre otros;

– para un filósofo la sabiduría no sólo es una preocupación que prevalece sobre todas las demás, sino que hasta la Antigüedad tardía, cuando los cristianos y otros no aceptaron semejante pretensión, un filósofo considerará que la única forma de preocuparse que permita convertirse en un sabio es la del filósofo.

Estos dos principios tomados conjuntamente vienen a pretender implicitamente que para alcanzar la vida buena, para convertirse en un hombre de bien, para salvarse, hace falta ser filósofo. A partir de Sócrates los filósofos estarán de acuerdo en este punto. Sus diferencias derivan de sus formas de identificar la sabiduría, de sus posiciones sobre la cuestión de saber si la sabiduría es una condición necesaria, o igualmente suficiente, para la vida buena, y sobre sus modos de concebir cómo debe trabajar un filósofo para alcanzar la sabiduría. En este sentido, sus concepciones de la empresa filosófica eran diversas. Pero más precisamente, a partir de Sócrates podemos trazar con gran detalle la evolución del concepto de filosofía, al haber llegado los filósofos a desarrollar visiones diferentes sobre la naturaleza de la sabiduría y sobre el modo de alcanzarla. Pero antes de abordar este punto tenemos que remontarnos, aunque sea brevemente, hasta los presocráticos.

Con alguna vacilación tenemos la tendencia a hacer comenzar la filosofía con Tales y

los milesios. Así lo hacía ya Aristóteles, lo mismo que la doxografía antigua que depende de él. Pero este modo de ver las cosas es en muy buena medida el producto de una historia retrospectiva: es a posteriori que podemos ver en Tales el creador de una tradición que posteriormente contribuirá a la formación de la disciplina designada más tarde bajo el nombre de filosofía. De hecho, es el punto de vista de Aristóteles, más bien tendencioso, unilateral y poco representativo, tal como se expresa por ejemplo en la Metafísica, el que hace de Tales un candidato verosímil al título de primer filósofo. Según este punto de vista, la sabiduría (sophia) es ante todo sabiduría teórica, que se preocupa principalmente de comprender los principios últimos de la realidad; Tales y sus sucesores, constreñidos por así decir por la verdad misma, avanzaban lentamente en la dirección de la postura del propio Aristóteles. Pero es evidente que sería ingenuo creer que Tales se había fijado como fin el descubrir una disciplina nueva, o identificar los principios últimos de la realidad, inaugurando de este modo una disciplina inédita. Además de otras cosas había intentado proporcionar una explicación nueva, y en cierta medida un nuevo tipo de explicación, acerca del origen del mundo tal como lo conocemos.

De hecho hemos de preguntarnos, de un modo general, hasta qué punto aquellos a los que señalamos, por costumbre, como los filósofos presocráticos, se considerarían a sí mismos, y se dejarían considerar por sus contemporáneos, como formando un grupo distinto, lanzados en esta empresa diferente que más tarde adoptará el nombre de «filosofía». Lo que tiene que hacernos dudar es que antes del final del siglo v a.C. no existía tan siquiera la palabra para decir «filósofo». El término «filósofo» no entra en uso para designar a los filósofos hasta poco antes de Platón. Es cierto que los antiguos, cuando evocaban el origen de los términos «filósofo» y «filosofía», los atribuían a Pitágoras (Diógenes Laercio, Vidas y opiniones de los filósofos ilustres, I, 12; Cicerón, Tusculanas, V, 8-9). Pero para hacer esto se apoyaban ciertamente en un pasaje de una obra perdida de Heráclides Póntico; este discípulo de Aristóteles no podía recurrir como autoridad más que a algún relato sobre Pitágoras que derivaba con claridad de la leyenda pitagórica ya floreciente. Tampoco había otro término que pudiera utilizarse para designar a los filósofos. Diógenes Laercio manifiesta cierta consciencia del problema que se plantea incluso si suponemos, equivocadamente, que Pitágoras había introducido el término de «filósofo. Dice que se llamaba «sabios» (sopboi) o «sofistas» a los filósofos. Es exacto que algunos presocráticos, como Tales, recibían el apelativo de «sabios», o incluso estaban insertos en la lista canónica de los Siete Sabios. Pero no a todos se les denominaba así, y los que lo eran compartían este epíteto honorifico con otros, poetas, rápsodos, legisladores u hombres de estado. Los filósofos habrían dudado en considerarse a sí mismos como sabios. En cuanto al término «sofista», se empleaba para designar a alguien que, gracias a sus propios esfuerzos, había adquirido el derecho a verse reconocido alguna clase de sabiduría. Se tenía la tendencia a considerar la sabiduría como el fruto de una experiencia larga y con frecuencia penosa, como algo que nacía en uno si se era capaz de aprender y de observar: así el propio término de «sofista» podía comportar connotaciones negativas cuando se aplicaba a alguien que pretendía que existía un atajo hacia la sabiduría e incluso que una instrucción apropiada podría conducir a esa sabiduría. Pero en un primer momento este término tenía una consideración positiva que conserva hasta Platón e incluso más tarde. Heródoto llama «sofista» a Pitágoras; Diógenes de Apolonia llama de ese modo a sus predecesores; el autor de la Medicina Antigua parece referirse dos veces a los filósofos de la naturaleza con el nombre de «sofistas». Pero también es cierto, como señalaba ya Diógenes Laercio, que el término de «sofistas» no se reservaba a los que nosotros llamamos filósofos; podía designar a poetas (Píndaro, *Istmicas*, V, 28) o a hombres de estado como Solón (Isócrates, Antidosis, XV, 313). El hecho de que antes del final del siglo v a.C. no haya habido una palabra especial para designar a los filósofos sugiere con fuerza que, hasta esa época, ellos no se consideraban a si mismos (ni los demás los consideraban) como formando un grupo distinto. Esta impresión se refuerza si leemos los fragmentos de los presocráticos para ver a qué grupo de personas se comparan y con cuál rivalizan. Jenófanes y Heráclito, en particular, se refieren con frecuencia a otros de forma nominal; el primero mencio-

na a Homero, Hesíodo, Simónides, Epiménides, Tales y Pitágoras, el segundo a Homero y Hesíodo, pero también a Arquíloco, Hecateo de Mileto, Bías de Príene, Tales, Pitágoras y Jenófanes. Todos estos hombres tienen la reputación de ser sabios, o al menos tienen o pretenden tener el derecho a que se les escuche y atienda; pero se trata indistintamente de poetas, hombres de estado y personas a las que nosotros llamamos filósofos.

Estas referencias sugieren que aquellos a los que llamamos de este modo se consideraban y eran considerados por otros como hombres preocupados por la sabiduría en un sentido tan vago como amplio que les permitía compararse, e incluso rivalizar, con los poetas, los políticos, los legisladores. Podemos hacernos una idea de la sabiduría a la que aspiraban y que les valía su reputación considerando el caso de Tales, que fue, según Demetrio de Falero, el primero al que se llama «sabio» (Diógenes Laercio, I, 22). Heródoto nos cuenta tres historias que nos proporcionan cierta idea de la imagen que se daba de su sabiduría:

- Tales consiguió, se dice, predecir el eclipse de sol de mayo del año 585 a.C., que se produjo precisamente en el momento en que los medos y los lidios se enfrentaban y que, por tanto, se habría estado tentado a considerar como un mal presagio;
- aconsejó a los jonios que formasen una comunidad política única, teniendo su asamblea en Teos, debido a su posición central; este consejo, caso de haberse seguido, habría podido evitar la vuelta a la dominación persa;
- cuando Creso experimentó dificultades para atravesar el río Halis con su ejército, Tales resolvió el problema con su ingenio desviando el curso del río.

En este caso la sabiduría parece concebirse como algo que se manifiesta de modo práctico. Las intuiciones políticas de Tales se subrayan, el logro teórico que supone la predicción de un eclipse no tiene relieve apenas. Si Tales no hubiese tenido la reputación de ser capaz de predecir un eclipse y si este no hubiese coincidido, como un mal presagio, con la batalla, Heródoto apenas habría tenido la necesidad de referirse, aunque solo fuese indirectamente, a los esfuerzos hechos por Tales para adquirir una comprensión teórica del mundo. Tampoco existen razones para suponer que el propio Tales hubiese

querido negar que la sabiduría se manifiesta de modo práctico y que habría concebido la sabiduría a la que aspiraba como si fuese por completo un asunto de inteligencia teórica. Aunque los sucesores de Tales hubiesen podido tener una concepción más compleja de esta sabiduría y de la preocupación que tenían por ella (lo que es seguramente el caso de Heráclito, por ejemplo), parece que todos continuaron a pensar en la sabiduría que perseguían como algo que tenía una importancia práctica considerable, como se veen el caso de Empédocles o en el de Demócrito. Un personaje tan tardío como Demócrito creía todavía que el papel que había escogido desempeñar no implicaba solamente la elaboración de una teoría atómica, sino también la formulación de un número muy grande de enunciados gnómicos de carácter ético». Pero también es sorprendente ver que Demócrito todavía no tiene una idea precisa de las relaciones entre los aspectos teóricos y los aspectos prácticos de la sabiduría, ni una concepción de la empresa filosófica que implicase un esfuerzo por desarrollar al mismo tiempo una teoría de la realidad y una teoría ética. De hecho Demócrito no presenta una teoría: se limita a ofrecer reflexiones de sabiduría moral.

Por el contrario, hemos de reconocer también que los presocráticos, de Tales a Demócrito, consideraron como una parte de su preocupación general por la sabiduría el intento de proporcionar una explicación de la realidad, una teoría de la naturaleza, lo que terminó por concretarse bajo la forma de una actividad generalmente reconocida a la que ellos mismos pensaban vincularse. De este modo fueron considerados progresivamente como formando un grupo aparte. El primer uso conservado del término philosophia parece encontrarse en La Medicina Antigua (capítulo XX); se refiere a un tipo de actividad que el que estaban comprometidos Empédocles y otros investigadores de la naturaleza. Pero, con anterioridad, no habría estado tan claro que esa era la razón por la que los filósofos formaban un grupo diferente. Después de todo, Hesíodo y Ferécides de Siro también proponían una explicación del mundo y de su origen; y filósofos como Parménides o Empédocles se presentaban a sí mismos como estimulados por una inspiración poética. Recordemos también que la claridad con la que esta tradición teórica llegó a

escindirse se debe en buena medida a una historia retrospectiva y a la transmisión selectiva de la documentación. Si esta tradición emerge con tanta claridad en el siglo v a.C. también parece claro que es una tradición orientada no hacia la sabiduría teórica sino hacia una sabiduría concebida de un modo mucho más amplio, en el seno de la cual el esfuerzo para llegar a una comprensión teórica del mundo no es más que una parte, tan crucial como se quiera.

Si ponemos el acento en la tradición orientada hacia una comprensión teórica del mundo hasta el punto de no ver que los que se comprometían en esta vía se sentían atraídos por una sabiduría entendida de un modo mucho más amplio, encontraríamos difícil comprender cómo Sócrates pudo verse a sí mismo (y ser considerado) como situado en una tradición que se remontaba a los Milesios. De hecho, nos arriesgaríamos a considerar como un accidente histórico el que la filosofía haya emergido como una disciplina única, que conlleva una parte teórica y una parte práctica, más que como dos disciplinas independientes, una en la tradición de Tales, orientada hacia una comprensión teórica del mundo, y otra inaugurada por Sócrates, vuelta hacia una comprensión práctica de la forma de vivir bien.

Es difícil determinar la verdad histórica en lo que se refiere a Sócrates. Según los testimonios de Platón y de Jenofonte, Sócrates identificaba la sabiduría con el conocimiento de lo que es necesario sáber para vivir bien: el bien, el mal y los temas anejos. Más precisamente, Sócrates parece haber pensado que estos temas anejos constituían, precisamente a causa de su interrelación, el objeto de un conjunto sistemático de verdades y por tanto de una disciplina o de un «arte», que más tarde se llamará «ética» o el «arte de vivir». Lo que resulta nuevo en esto es que en vez de reflexiones morales aisladas, como aquellas que encontramos con anterioridad en los presocráticos o en los poetas, en lugar también del tipo de «arte» que Platón atribuye por ejemplo a Protágoras en el diálogo que lleva su nombre, Sócrates sugiere la idea de una disciplina sistemática fundada sobre la inteligencia del bien, de lo bello, de lo piadoso, de lo valeroso y de sus relaciones recíprocas. Es el conocimiento y la comprensión de estos temas lo que constituye la sabiduría, precisamente porque de esta comprensión depende el tipo de vida que desarrollamos. Por contraste, si nos fiamos de lo que Platón escribe por ejemplo en el *Fedón* y en la *Apología*, Sócrates vuelve la espalda a la tradición de búsqueda de una explicación teórica de la realidad, que no contribuye a la sabiduría, bien porque su elaboración está más allá de nuestras fuerzas, bien, en todo caso, por que no contribuye a la sabiduría tal como Sócrates la entiende, a nuestra comprensión del bien y de lo que la acompaña.

En este punto crucial de la historia de la filosofía, en el momento en que los filósofos terminaron por considerarse con claridad como un grupo distinto, comprometido en una actividad específica, en el momento que Sócrates propone cierta concepción de esta actividad que constituirá el punto de partida histórico del que derivan las concepciones ulteriores de la filosofía, esta se concibe como una empresa práctica, y esto en un doble sentido. En primer lugar el interés de Sócrates por el conocimiento constitutivo de la sabiduría no es un interés teórico sino un interés nacido de la idea de que si existe algo de lo que debamos preocuparnos es de la propia vida, y que existe todo un conjunto de verdades a conocer concernientes a la manera de la que se debería vivir si se quiere vivir bien. Es en la medida que Sócrates puede estimar que el interés de los presocráticos por la sabiduría había sido siempre de tipo práctico que puede considerársele como el heredero de una larga tradición, aunque lo fuese de una manera profundamente revisada. En segundo lugar, pese a su extremado intelectualismo (es decir, su idea de que nuestra conducta está totalmente determinada por nuestras creencias, en particular por nuestras creencias relativas al bien y a los temas anejos), la vida de Sócrates parece haber estado marcada por un ascetismo excepcional; esto sugiere con fuerza que según él las creencias que adoptamos o que rechazamos no dependen de una argumentación puramente racional, sino que, precisamente porque algunas de nuestras creencias están profundamente encastradas en nuestra forma de sentir y de actuar, nuestra disponibilidad para aceptarlas o para rechazarlas racionalmente, nuestra apertura a la argumentación racional, depende también de nuestro modo de comportamiento y del modo en que lo controlamos.

Así pues, a partir de Sócrates todos los filósofos antiguos concibieron la filosofía como teniendo un alcance práctico en el sentido que tiene por impulso la preocupación por una vida buena y que implica un interés por la forma efectiva en la que se vive y sobre cómo se sienten las cosas. Pero su forma de comprender este punto difería mucho. Aquí lo que importa es señalar que solamente un pequeño número de filósofos, como el estoico Aristón y la mayor parte de los cínicos, aceptaron la concepción estrecha que Sócrates se hacía de la sabiduría, identificándola con cierto tipo de saber ético.

El propio Platón ya rechazó esta concepción estrecha, y por lo tanto la identificación de la filosofía con la filosofía moral. Se puede ver el por qué con facilidad.

- Sócrates, parece, se apoyaba en una noción del alma bien especificada, como aquello que guía nuestra conducta, aquello cuya salud y bienestar deben por consiguiente ser el objeto de nuestra primera preocupación. Su extremado intelectualismo parece apoyarse en una identificación del alma con el espíritu o la razón, de modo que nuestros deseos se muestran como creencias de cierto tipo;
- planteaba en principio que existe objetivamente algo como lo justo y lo piadoso;
- también planteaba en principio que existe objetivamente algo como el bien, que podemos identificar reflexionando sobre el modo en que las personas actúan y sobre lo que les hace ir bien o mal.

Pero los dos primeros principios, para poder sostenerse, presuponen una explicación de la realidad, que nos permita comprender a los seres humanos, su constitución, el papel que desempeña el alma en la elucidación de su conducta, y también explicar qué tipo de entidades son lo justo y lo piadoso. En cuanto al tercer principio, podemos preguntarnos si el bien no es una característica global o universal, en el sentido que de una forma muy general, las cosas deben comprenderse por referencia al bien, de modo que el uso de la palabra «bien» en el dominio de los asuntos humanos debe comprenderse como un caso especial en relación a un uso mucho más amplio del término. Es por razones de este estilo que Platón llegó a pensar que era necesario insertar la ética en una explicación teórica de la realidad, capaz de servirle de apoyo. De este modo obtenemos una concepción más amplia, pero todavía precisa, de la sabiduría, que implica a la vez una comprensión teórica de la realidad y un saber práctico de aquello que es importante en la vida. Esta perspectiva hace aparecer la filosofía, tal como la concibe Platón, como una clarificación y una determinación más precisa de la acción de los presocráticos que nos permite distinguir claramente al filósofo del poeta y del hombre de estado.

De lo que precede se podría pensar que la necesidad de una comprensión teórica del mundo se debe por completo al hecho de que nuestro saber práctico concerniente al modo en que es necesario vivir debe fundarse sobre tal teoría. Es así como verán las cosas los epicúreos y los estoicos. Pero el orden de prioridad relativa entre la parte teórica y la parte práctica de la sabiduría es inverso en Platón y en sus sucesores, debido a su concepción particular del alma. Según ellos, el alma preexiste al cuerpo; no se une a él más que de forma temporal. De este modo tiene dos vidas y dos conjuntos de preocupaciones. Su propia preocupación es la de vivir en la contemplación de la verdad. Pero en su unión al cuerpo también debe preocuparse por las necesidades de éste. Al hacerlo se olvida fácilmente de ella y de sus propias necesidades; se embarulla con facilidad hasta el punto de hacer suyas las necesidades del cuerpo. Saber cómo vivir bien es saber cómo vivir de forma que el alma sea de nuevo libre de ver claramente y de preocuparse por lo que la concierne: la contemplación de la verdad. De este modo asistimos a una inversión extraordinariamente compleja del peso relativo de la comprensión teórica de la realidad y del saber práctico concerniente a la manera en la que es necesario vivir. Es la comprensión de la realidad, y del papel que en ella desempeña el alma, lo que salva nuestra alma proporcionándole, tanto como se pueda hacer en esta vida, su estado natural, a saber, la contemplación de la verdad. También la vida buena implica de forma crucial, como una parte de la forma en que se vive, la contemplación de la verdad. Pero al practicar la forma correcta de vivir tendremos también el medio de permitir al alma liberarse del cuerpo, de ver la verdad y de quedar absorta en su contemplación.

Aristóteles no comparte con Platón la concepción dualista del alma. Sin embargo, concibe a los seres humanos de tal forma que para él una vida verdaderamente humana es una vida racional; una vida perfectamente

humana implica entonces la perfección de la razón. Esta percepción rodea no solamente la adquisición de la sabiduría práctica que gobierna la conducta de la vida, sino también la de la comprensión teórica del mundo, no solamente porque la sabiduría práctica requiere semejante comprensión, sino también porque la pura contemplación de la verdad es un fin en sí mismo y constituye por lo tanto una parte esencial de la vida buena. Aristóteles incluso se expresa en ocasiones como si la contemplación fuese la parte de la vida buena que explica que sea buena. Sin embargo, incluso en él, la preocupación por la sabiduría teórica del filósofo sigue siendo práctica: es la preocupación por cierta forma de vivir, por una vida que está llena y es perfecta por que está dominada por una comprensión teórica del mundo. Además el propio Aristóteles reconoce que no existe sabiduría sin sabiduría práctica; y la adquisición de esta última exige del filósofo un esfuerzo totalmente práctico para aprender a actuar y a sentir las cosas de un cierto modo. Al hablar de la «teoría ética» de Aristóteles, olvidamos el hecho de que, según él, lo esencial del saber moral no es un conocimiento, una comprensión de los hechos, sino una conducta de cierto tipo, y que este saber moral no se puede adquirir si no se busca personalmente el aprender a reaccionar de modo fiable ante las diversas situaciones, de una forma apropiada, tanto en el plano emocional como en el de la acción.

En la época helenística la prioridad entre teoría y práctica se invierte de nuevo de forma decisiva en beneficio de la práctica. Los escépticos ponen en cuestión la misma posibilidad de una teoría y se preguntan si verdaderamente ayudaría a vivir sabiamente. Por su parte epicúreos y estoicos no dudan que se pueda acceder al mismo tiempo al saber ético y a la comprensión del mundo. Pero dicen claramente que si el filósofo se preocupa del saber ético es por su preocupación por vivir bien y además subrayan, tanto unos como otros, que una explicación exacta del mundo no es más que un instrumento para fundamentar y para asegurar nuestro saber ético. El interés de los epicúreos por la teoría de la naturaleza es puramente negativo. Plantean como principio que los seres humanos que viven en un mundo que no comprenden se sienten inclinados a dejarse invadir por los temores irracionales que

no pueden controlar y que, lejos de limitarse a poner fuera del alcance una vida verdaderamente buena, arruinarán la suya. En particular, se sienten llevados a dejarse hundir por el temor a que los dioses castiguen sus malas obras, sino en esta vida al menos tras su muerte; se sienten tentados a comprender los fenómenos naturales como signos de la cólera divina, como amenazas o como castigos. Una vida moral es imposible para personas sometidas a semejantes miedos. La física epicúrea tiene por finalidad liberarnos de estos terrores con el fin de abrir el espacio psicológico necesario a la ética epicúrea y a una vida que conforme con ella.

Los estoicos tienen una actitud mucho más positiva hacia la física, especialmente hacia su capítulo «teológico», incluso si consideran este conocimiento como un medio auxiliar para llegar a la sabiduría práctica. La física estoica nos enseña que el mundo está gobernado por un principio inmanente, racional y divino, que lo ordena hasta el más ínfimo detalle, de manera que lo hace perfecto. Esta física nos enseña también que estamos construidos de forma que somos guiados de manera natural por la razón hacia el bien y que como consecuencia, hemos de adquirir, en el transcurso de nuestro desarrollo, las creencias apropiadas sobre lo que es bueno, malo o indiferente. Es entonces a la luz de esta comprensión del mundo que la ética estoica nos dirá lo que es bueno, malo o indiferente, lo que es apropiado que hagamos, si estamos guiados por la preocupación por el bien y cómo la acción buena consiste precisamente en hacer lo que es apropiado de cara a la exclusiva preocupación por el bien.

Lo que es característico del epicureísmo y del estoicismo no es solamente la insistencia en la ética: también lo es, en el marco de la ética, la preocupación por proporcionar las guías prácticas y la insistencia en la necesidad de comprometerse uno mismo en el plano práctico. Intentemos indicar, aunque sea con brevedad, la naturaleza de esta preocupación y de esta insistencia en el caso de los estoicos. Estos vuelven al intelectualismo extremo de Sócrates; niegan que exista una parte irracional en el alma, que para ellos es un espíritu o una razón. Su contenido está hecho de impresiones o de pensamientos a los cuales el espíritu da su asentimiento o se refiere a ellos para darlo. Al dar nuestro asentimiento a una impresión, adoptamos una

creencia. Los deseos no son más que creencias de cierto tipo, producidas por el asentimiento que damos a lo que se designa como una «impresión impulsiva». Puesto que todo lo que hacemos depende de nuestras creencias y más especialmente de nuestros deseos, todas nuestras acciones dependen en última instancia de las impresiones a las cuales concedemos nuestro asentimiento. Está justificado para algunos, pero para otros no. Es por ello que no podemos cometer un error o falta más que de un modo: proporcionando nuestro asentimiento sin estar justificados para hacerlo. En este sentido todas las faltas son iguales. Lo que las hace desastrosas es siempre lo mismo: implican un asentimiento dado a una impresión que podría ser falsa, o que incluso lo es. Pero dada la relación lógica que une a todas las creencias, cualquier creencia falsa, con todo lo insignificante que pudiera parecer, amenaza con destruir las creencias verdaderas, que son incompatibles con las que tenemos y, por lo tanto, arruinar nuestras posibilidades de convertirnos en sabios. Ahora bien, entre las impresiones impulsivas a las que las personas se sienten inclinadas a dar un asentimiento injustificado figuran las que suscitan lo que llamamos las pasiones o afecciones del alma, como la cólera, el miedo o el deseo sensual. Las pasiones implican todas ellas la falsa creencia de que una cosa es un bien o un mal cuando en realidad no es una cosa ni la otra, puesto que, según los estoicos, el único bien es la sabiduría o la virtud. Toda pasión implica por tanto una creencia falsa, incompatible con una verdad ética fundamental cuya posesión constituye una parte esencial de la sabiduría. La preocupación filosófica por la sabiduría supone por lo tanto la erradicación de toda pasión, cosa que no es un simple tema de argumentación racional. La sabiduría filosófica implica una indiferencia completa con respecto a todo lo que no sea la sabiduría y la virtud. Pero el corolario de esta idea y de la tesis acerca de la igualdad de las faltas es que todo lo que hacemos requiere la misma atención extrema con respecto a lo que es apropiado, ya sea comer o beber, caminar y dormir, nuestras costumbres para vestirnos o hablar: todo lo que hablamos debe ser hecho con sabiduría. Un vasto dominio estrictamente práctico se abre de este modo ante un filósofo que se preocupa de adquirir un conocimiento firme y sólido de lo

que es importante. Esta insistencia en el aspecto práctico de la actividad filosófica se reforzará todavía más en el estoicismo tardío. Tendemos a interpretar esta preocupación como el reflejo de una actitud poco filosófica, puesto que es poco teórica o incluso antiteórica. Pero es indispensable comprender que esta preocupación, dada la concepción estoica de la filosofía, es eminentemente filosófica; después de todo es entre otras cosas una forma de preocuparse del estado cognitivo del filósofo.

Epicúreos y estoicos plantean en principio que nuestra vida depende esencialmente del hecho de que nuestras creencias filosóficas (dogmata) son correctas, sobre temas como la existencia de Dios, la providencia divina, la naturaleza del alma, el bien, los padecimientos del alma. En este sentido la ortodoxia viene a ser, mucho más que con anterioridad, una preocupación y una fuente de ansiedad. Como contraste, es necesario destacarlo brevemente, el escepticismo de la Academia de Arcesilao, de Carneades o de Clitomaco recomienda una vida cuya sabiduría consista precisamente en no ser dogmático, en prescindir de dogmata. Al igual que Sócrates, Arcesilao y Carneades no escribieron nada, tampoco desarrollaron ninguna teoría; no se vincularon con ninguna tesis filosófica cuya defensa hubiesen emprendido por medio de argumentos. Tampoco ellos se corresponden con nuestra noción habitual del filósofo; pero sus contemporáneos no los juzgaron en absoluto como filósofos inferiores y tenían, parece, todas las razones para hacerlo, incluso partiendo de nuestros criterios, dado su grado de refinamiento y de imaginación filosóficas, por no decir nada de su prodigiosa habilidad argumentativa.

El escepticismo quiebra seriamente el optimismo con que muchos filósofos habían alimentado la esperanza de alcanzar algún día la sabiduría necesaria para la vida buena. Pero, incluso sin hablar de las dudas planteadas por los escépticos en cuanto a la accesibilidad de la sabiduría, existían, entre los siglos II y I a.C., bastantes razones para haber perdido las ilusiones cuando se considera el curso que la filosofía había tomado y los resultados que había logrado. No había producido ningún consenso sobre las cuestiones que parecían cruciales. Pese a todos sus esfuerzos, los filósofos no daban la impresión

de estar más cerca de la vida buena que los no filósofos. Por el contrario, se les consideraba de buen grado como artistas de la inutilidad que perdían su tiempo en sutilezas vanas al mismo tiempo que eran vanidosos y ambiciosos. Horacio escribe a Lolio (*Cartas*, 12, 1-4) que está releyendo a Homero que es mucho mejor y más claro que Crisipo o Cantor cuando se trata de decirnos que está bien o mal, que es útil o dañino. Herón de Alejandría muestra su menosprecio por los esfuerzos de los filósofos por decirnos cómo alcanzar la serenidad.

Esta crisis suscita diversos diagnósticos, a los que corresponden diferentes remedios sugeridos para resolverlos. Según unos la crisis se debe a la insuficiencia personal de los filósofos; por lo tanto es una reforma personal lo que se requiere. Según otros, es la filosofía helenística lo que es inadecuado, por ejemplo porque rechaza reconocer la existencia de un reino inteligible, trascendente al mundo físico, y por lo tanto es necesario volver a los antiguos filósofos. Según otros más, la filosofía de esta época no es más que el reflejo de la corrupción de la cultura y de la sociedad de entonces y hemos de dirigirnos a un tiempo anterior y menos corrompido, tal vez tan alejado como el de Homero y de Hesíodo, para encontrar una orientación para nuestra concepción del mundo y mejores instrucciones para nuestra conducta.

Estos diagnósticos dieron lugar a diversas tendencias. Un desarrollo muy espectacular, que afecta profundamente la concepción y la práctica de la filosofía, es el regreso a los filósofos antiguos, Pitágoras, Empédocles, Demócrito, pero sobre todo Platón y Aristóteles y, en este caso, más precisamente, a sus textos. Estos son objeto de nuevas ediciones y se comienza a comentarlos. El estudio de la filosofía se convierte en buena medida, y cada vez más, en el estudio de los textos filosóficos canónicos. Las nuevas ideas filosóficas se desarrollan y se exponen en el contexto de estos comentarios sobre los textos canónicos y sobre los problemas que suscitan. Como se puede observar en Alejandro de Afrodisia, Porfirio o Simplicio, este trabajo implica con frecuencia una fuerte dosis de erudición, y esta erudición reemplaza fácilmente al pensamiento auténticamente filosófico. Séneca ya lamenta que lo que antaño era filosofía se convirtió en «filología» (Cartas a Lucilio, 108, 23).

Otra corriente importante, la que se ocupaba de la reforma personal, era muy compleja y estaba motivada por consideraciones bastante diferentes que aquí no podemos distinguir más que bastante groseramente. Epicteto se queja de los filósofos que en su mayor parte no son capaces más que de enunciar lo que se espera escuchar de la boca de un filósofo, sin tomarle en serio en su práctica (Aulo Gelio, XVII, 19, 1). Sin duda quería decir de esta forma que la vida de un hombre debe mostrar si cree y si comprende verdaderamente lo que dice como filósofo: debe haber una conformidad entre la doctrina (y los consejos) y la vida, punto sobre el que se insiste con frecuencia en esta época. Había dos formas de interpretar esta insistencia en la práctica. Los cínicos, al parecer, tenían la tendencia a plantear en principio que la filosofía bastaba, en el planto teórico, con un pequeño número de máximas simples, por ejemplo, que todo es completamente indiferente con la excepción de la virtud. Estas máximas fáciles de comprender son extremadamente difíciles de seguir en la vida real y es una tarea hercúlea vivir verdaderamente de acuerdo con ellas. Contrariamente a lo que se dice con frecuencia, los estoicos tardíos no pensaban en absoluto que se pudiese reducir la teoría a un pequeño número de teoremas; ellos tampoco querían descalificarla, solamente trataban de impedir que se perdiese en sutilezas, en lugar de intentar llevar su vida real a la altura de una teoría muy compleja. Epicteto insistía sobre este punto, al hacer el elogio de Eufrates (Conversaciones, IV 8, 17-20). La ética estoica se dividió en una parte teórica y una parte práctica, esto lo vemos gracias a Séneca (Cartas a Lucilio, 89, 14) y a Eudoro (Estobeo, *Eclogas*, 42, 13 W.) si admitimos que este último testimonio refleja la doctrina estoica. La cuestión en este punto no es únicamente establecer una coherencia entre lo que se hace y lo que se piensa, tarea de por sí gigantesca, sino también ordenar la vida y el espíritu de manera que estén disponibles para la verdad, para poder acceder a la visión correcta de las cosas. Encontramos tendencias ascéticas incluso en estoicos del siglo 1 como Atalo y Queremón.

Pero era a las diversas formas de platonismo que se adaptaba con más naturalidad el ascetismo. Como el alma no puede ver la verdad más que si no está ligada, más que si se puede liberar del cuerpo y de las preocupaciones, y que no se liberará de esas perturbaciones más que si, en vez de concentrarse sobre el cuerpo y sobre sus necesidades hasta el punto de convertirlas en suyas propias, las contempla desde lo alto y se concentra en el reino inteligible, el ascetismo parece ser exactamente la mejor forma de poner el alma en condiciones de ver la verdad.

Los filósofos de la Antigüedad tardía considerarían como autoridades a los filósofos antiguos como Pitágoras, Platón o Aristóteles y volvían a sus escritos. Esto es especialmente cierto de Platón: a partir del final del siglo III, todos los filósofos, casi sin excepción, pretendían seguir a Platón. Pero seguir a Platón como una autoridad, ¿qué sentido tenía y cuál era la fuente de esta autoridad? Esto quería decir que se creía de alguna forma prohibido el acceso directo a la verdad y a la sabiduría, por ejemplo porque se vivía en una época en la que la sabiduría antigua y las verdades antiguas se habían perdido en el desdén y la corrupción; esto quería decir que se creía que Platón todavía había conocido la verdad, y que por lo tanto al reconstruir su pensamiento se podía tener acceso a la verdad, al menos indirectamente. En cuanto a la fuente de su autoridad, no se pensaba exactamente que Platón hubiese sido tan buen filósofo como para haber conocido la verdad; se pensaba más bien (como lo muestra el ejemplo de Numenio) que existía una sabiduría antigua a la que Platón, siendo como era un excelente filósofo, todavía tuvo acceso, sabiduría antigua que se atribuía también, por ejemplo, a Pitágoras y cuyo reflejo ya existía en Homero. En esta perspectiva las obras de Platón pasaron a tener un rango comparable al de la Biblia (Orígenes, Contra Celso, VI, 17), tanto más que se habían redactado manifiestamente de forma que se limitaban a aludir a la verdad y, por lo tanto, reclamaban una exégesis completa. Reconstruir el pensamiento de Platón era por lo tanto dedicarse no a una tarea historiográfica de reconstruir lo que el Platón histórico había pensado, sino más bien una tarea de reconstruir la verdadera filosofía, conocida por Platón entre otros, por medio de sus escritos.

Si se tomaba apoyo en la autoridad de Platón para reconstruir la verdadera filosofía, también se creía que sus escritos no eran más

que un medio para acceder a la verdad; ésta, una vez encontrada, hacía superflua la referencia a Platón. Se podría incluso conservar esta creencia si, para reconstruir la verdadera filosofía se tomaba apoyo también, por ejemplo, en los Oráculos Caldeos, que se consideraban inspirados por la divinidad. La actividad filosófica sigue considerándose de esta forma como implicando esencialmente el desarrollo de una comprensión adecuada, racional y teórica, de la realidad, y de una actitud práctica fundada sobre esta comprensión, aunque los medios a los que se recurre para llegar a ella no se correspondan con nuestra concepción del método filosófico. Pero la propia concepción que los platónicos se hacen de la realidad, a partir de las afirmaciones de Platón sobre el Bien, «más allá del ser y del intelecto (La República, 509 b), pone en cuestión la empresa de una comprensión racional y teórica de la realidad. En efecto, el primer principio que permite comprender y explicar todo lo demás parece ahora situarse más allá de la inteligibilidad. La propia concepción de la filosofía se ve afectada por ello; pero sobre todo la cuestión que se plantea es saber en qué medida la sabiduría que los filósofos intentan alcanzar puede realizarse sin una gracia, una cooperación o una intervención divinas, si es cierto que la comprensión del primer principio supera las fuerzas de nuestro intelecto.

Esta cuestión se planteó tal vez por primera vez hacia el final del siglo 1, por obra de Apolonio de Tiana, un pitagórico que tenía la aspiración de ser un hombre divino, una especie de santo. En su Vida de Apolonio (V, 37), Filóstrato presenta una discusión entre Eufrates y Apolonio sobre la naturaleza misma de la filosofía. Eufrates defiende una concepción de la filosofía «de acuerdo con la naturaleza, es decir, una filosofía que se apoya en lo medios que la naturaleza nos ha proporcionado para alcanzar la sabiduría a la que ella nos destina de una forma ideal; y previene contra una concepción de la filosofía que implique la invocación de Dios (theoklytein), concepción fundada sobre una concepción errónea de lo divino y que supone grandes locuras en los filósofos de esta tendencia. Apolonio, como su discípulo Alejandro (el blanco de Luciano en su Alejandro), parece que en efecto animó a la gente a creer en sus poderes milagrosos y a tributarle un culto religioso (Orígenes, Contra Celso,

VI, 41). En todo caso parecer haber sido el primer filósofo conocido que introdujo la teurgia en la filosofía, es decir, la idea de que ciertas invocaciones, unidas tal vez a ciertas prácticas rituales, podían hacer que Dios, o los seres divinos subordinados, o incluso los demonios, se revelasen por sí mismos, así como el saber que les pertenecía. La teurgia, al menos en una de sus formas, desempeña un papel esencial en la concepción que se hacían de la filosofía Jámblico y sus sucesores. Sin embargo -y el punto es crucial- incluso si, en tanto que filósofo, se rechazaba el recurso a la teurgia, se podía con todo creer que esta constituía una forma no filosófica de acceder a la misma sabiduría y al mismo saber, que liberan y que salvan al alma y que nos aseguran una vida buena. Esto es importante por que ello contribuye todavía más a minar la pretensión de los filósofos según la cual el único medio de convertirse en sabio y bueno, de tener una vida buena, era la vía filosófica. Pero en esta época esta pretensión ya se había quebrado desde hacía mucho tiempo por la idea de una sabiduría original, tal vez inspirada, que los filósofos no hacían más que intentar encontrar.

Este contexto permite comprender por qué muchos de los primeros cristianos pudieron considerar la doctrina cristiana en general como si fuese en fin la verdadera filosofía y la teología cristiana, en particular, como la verdadera teología, reemplazando las de los estoicos, los peripatéticos y los platónicos. Justino (ver su *Diálogo con Trifón*, II, 1) no es más que un ejemplo especialmente llamativo, entre otros muchos que consideran el cristianismo como una filosofía. Filósofo y platónico, se convierte al cristianismo, pero sigue considerándose como practicante de la filosofía cuando expone y explica la doctrina cristiana y cuando convierte a otros al cristianismo. Esta pretensión debe tomarse completamente en serio. Es cierto, los cristianos basaban sus creencias en la autoridad, e incluso en la autoridad de una verdad revelada o inspirada; pero esto no los distinguía de los filósofos paganos. También es necesario acordarse de que, al mismo tiempo que se apoyaban sobre la autoridad, los teólogos cristianos, al menos al comienzo, parecen haber estimado que la comprensión a la que la autoridad les llevaba era una comprensión filosófica que hacía finalmente superfluo el recurso a una verdad revelada. La dependencia de Orígenes con

respecto a Epicuro es sorprendente, pero en su caso como en el de san Agustín, al menos en su juventud, la concepción teológica a la que se llega y el modo en que se fundamenta se parecen mucho a una posición filosófica, apoyada sobre fundamentos filosóficos y no veo ninguna razón para no considerar a Orígenes como un filósofo, en el sentido que se entendía en la Antigüedad.

Los cristianos también pasaron a utilizar la palabra «filósofo» para designar a los monjes y a considerar la vida monástica como la verdadera vida filosófica (Basilio de Cesarea, De la constancia, 5; Gregorio de Nisa, Vida de santa Macrina, p. 411, 12). Igualmente sería completamente equivocado no tomarse en serio esta idea. Si consideramos, por ejemplo, la descripción de los esenios en Filón, o la de los sacerdotes egipcios en Queremón, ambas fundadas en cierta idea del sabio y ambas remitidas por error a los precursores históricos del monaquismo, comprenderemos todo lo que el primer monaquismo debía al cinismo, a la preocupación por la vida interior y a la vinculación con el bien de los estoicos y, con frecuencia, a una visión platónica del mundo en la que la salvación implicaba la retirada del mundo, el regreso del alma sobre sí misma y el ascenso del alma, como por una escala, hasta su propia fuente. En la Antigüedad, los propios paganos habrían comprendido fácilmente que la vida de un monje es una vida filosófica: se parecía a una forma de tomar la filosofía en serio.

Ciertos autores cristianos de los primeros tiempos, como Clemente de Alejandría, parece que se sintieron tentados a pensar que existía una comprensión filosófica del mundo, a la luz de la revelación, que podía asegurar al alma su salvación y su acceso a la vida bienaventurada. Pero Orígenes, por ejemplo, a pesar de sus inmensos esfuerzos teológicos, rechazaba con mucha claridad esta idea elitista. Lo que salva es la capacidad abierta a todos de mantener en sí la creencia en Cristo tal como se reveló en su Encarnación, y a través de él la creencia en Dios. La invocación de Cristo no se considera, de hecho, como una alternativa a la filosofía sino como la única vía hacia la vida buena.

Una vez que esta concepción se hizo dominante, la actividad filosófica perdió la motivación que había sido su resorte principal: la idea de que una vida buena era una vida sabia y que la sabiduría que estaba en juego debía alcanzarse por medio de la teoría y de la práctica de la filosofía. Lo que servía de guía en la vida ya no era la creencia filosófica, sino la creencia religiosa; lo que se requería ahora ya no era la práctica filosófica sino una práctica moral religiosa, fundada sobre motivaciones religiosas. Los filósofos podían continuar produciendo teorías sobre el mundo o incluso sobre el modo en que debemos actuar; pero estas teorías no se consideraban ya como poseedoras de una importancia decisiva para nuestra vida: su lugar en la vida había sido ocupado por algo diferente. Este no es el lugar para considerar el alcance inmenso del giro que tuvo lugar. Pero se puede ver un reflejo en el hecho de que, hasta nuestros días, en nuestra reflexión moral ordinaria y en nuestra ética filosófica, parece tener poco lugar, o incluso ninguno, para el ejercicio de la vida teórica en la vida buena, y que la virtud parece identificarse, con una facilidad sorprendente, con la virtud moral, como si la sabiduría teórica estuviese carente de toda pertinencia moral.

De este modo la filosofía se encuentra reducida a un ejercicio teórico del que es posible prescindir sin tener por qué temer por su vida o por su alma y que como mucho no tiene más que una importancia marginal en nuestra vida. Pero sería un error pensar que el simple hecho de que nuestra historia haya seguido este curso justifica la idea de que la buena filosofía debe ser la que, en última instancia, no tiene pertinencia en nuestra vida, para la de las personas con las que vivimos, para nuestra vida con ellos, para la vida de nuestras comunidades y de nuestras sociedades. Y sería ciertamente un error proyectar retrospectivamente sobre los antiguos nuestra concepción de la filosofía, como la de una actividad relativamente académica tendente a desarrollar teorías filosóficas.

Michaël Frede

### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

Burkert, Walter, \*Platon oder Pythagoras? Zum Ursprung des Wortes \*Philosophie\*, *Hermes*, núm. 88, 1960, p. 159-170.

Cassin, Barbara (ed.), Nos Grecs et leurs modernes, Le Seuil, París, 1992 (versión española, Nuestros Griegos y sus Modernos: Estrategias contemporáneas de ocupación de la Antigüedad, Manantial, Buenos Aires, 1994). Detienne, Marcel, Les Maîtres de vérité dans la Grèce archaïque, Maspero, París, 1967 (versión española, Los Maestros de verdad en la Grecia Arcaica, Taurus, Madrid, 1982).

Dixsaut, Monique, *Le naturel philosophe – Essai sur les Dialogues de Platon*, Les Belles Lettres / Vrin, París, 1985.

Dumont, Jean-Paul, Eléments d'histoire de philosophie antique, Nathan, París, 1993.

GOULET, Richard (ed.), *Dictionnaire des philosophes antiques*, vols. I y II, CNRS, París, 1989 y 1994.

Hadot, Ilsetraut, Seneca und die griechischrömische Tradition der Seelenleitung, De Gruyter, Berlin, 1969.

HADOT, Pierre, Qu'est-ce que la philosophie antique?, Gallimard, París, 1995.

IRWIN, Terence, *Plato's Moral Theory – The Early and Middle Dialogues*, Clarendon Press, Oxford, 1977.

JORDAN, W., Ancient Concepts of Philosophy, Routledge, Londres, 1990.

Malingrey, Anne-Marie, *Philosophia*, Klinck-sieck, París, 1961.

Nussbaum, Martha, *The Therapy of Desire – Theory and Practice in Hellenistic Ethics*, Princeton University Press, 1994.

RITTER, J. y GRÜNDER, K. (ed.), *Historisches Wörterbuch der Philosophie*, VII, artículo 
Philosophie, col. 572-607 (contribuciones de M. Kranz, G. Bien y P. Hadot), Schwabe, Basilea/Stuttgart, 1989.

Schofield, Malcolm y Striker, Gisela (eds.), The Norms of Nature – Studies in Hellenistic ethics, Cambridge University Press, Cambridge, 1986.

VOELKE, André-Jean, *La philosophie comme thérapie de l'âme*, Editions universitaires, Friburgo, 1993.

### REMISIONES

Lugares y escuelas del saber Epicuro Cinismo Aristóteles Sócrates Sofística

## IMÁGENES Y MODELOS

### DEL MUNDO

uáles eran las creencias de los hombres y de las mujeres de la Grecia antigua? ¿Cómo veían el mundo en el que vivían y el lugar que ocupaban en él? Antes de intentar responder a estas cuestiones hemos de considerar dos problemas: la naturaleza de los testimonios disponibles y la finalidad de nuestra investigación.

En cualquier caso está claro que no tenemos acceso directo a las opiniones ordinarias de la Antigüedad, en todas sus épocas. No podemos utilizar los métodos de la sociología moderna -entrevistas, cuestionarios, sondeos-para descubrir lo que creían los antiguos griegos. Además de la aportación de ciertas fuentes arqueológicas y epigráficas, nos apoyamos exclusivamente sobre textos literarios. Algunos de ellos nos transmiten las creencias generales, pero esto nos informa únicamente sobre la opinión de sus autores: los testimonios siguen siendo indirectos y se han transmitido por los propios autores antiguos. Por otra parte, los textos que llegaron hasta nosotros no representan de ninguna manera una muestra objetiva y representativa de lo que se escribió. Los mecanismos que hicieron que ciertos textos subsistiesen y otros no, que algunos autores estén bien representados por sus propias obras y otros de ninguna manera, implican en cada ocasión una selección y juicios de valor. Pueden deberse a los propios antiguos o a personajes que nos separan de ellos -en particular los copistas anónimos de la Antigüedad tardía y de la Edad Media.

El segundo problema deriva del primero. Aunque hablemos libremente de la «visión del mundo» de las grandes figuras literarias de la Antigüedad como Homero, Hesíodo, Esquilo, Sófocles y otros, nunca debemos ol-

vidar que la mayor parte de entre ellos no proponían cosmologías. Distinguir en las grandes obras literarias la que se pueda considerar una visión del mundo plantea problemas fáciles de subestimar y la ambición de llevar a buen puerto semejante tarea es discutible. Tenemos que prevenirnos por completo contra una tentación permanente: hacer a los autores que estudiamos más coherentes de lo que permiten los testimonios –al atribuirles posiciones cuidadosamente elaboradas sobre la naturaleza de la tierra, los cielos, el lugar del hombre en el orden de la naturaleza y así sucesivamente, como si su objetivo fuese aportar respuestas a estas cuestiones.

Por tanto no tenemos acceso directo a las creencias de las personas corrientes, y los textos de los que disponemos son sobre todo artefactos literarios complejos cuyos autores no pretenden en absoluto teorizar sobre el orden del mundo.

Con todo no se trata de negar que los cosmólogos se hayan dado por tarea exponer una visión del mundo en su totalidad. Las diferentes doctrinas cosmológicas propuestas por los filósofos griegos desde Tales y los restantes pensadores presocráticos hasta el fin de la Antigüedad son objeto de un análisis detallado en otro capítulo. No es raro que estas doctrinas se inspiren, a veces con mucha fuerza, en hipótesis y creencias populares. Sin embargo conviene subrayar que existe una distinción fundamental entre las nociones preteóricas y las teorías concebidas como tales.

De este modo, antes de la aparición de las primeras teorías cosmológicas durante el siglo vi a.C., no es seguro que se pueda hablar con precisión de una concepción unitaria del

mundo en tanto que tal. Son los filósofos quienes formularon por primera vez la idea de que el cosmos, o el orden de mundo, era esa unidad. Utilizaron distintos modelos, imágenes y analogías para expresar nociones opuestas sobre la naturaleza y el tipo de unidad en cuestión. Para algunos, el cosmos era una criatura viva, para otros un artefacto -la obra de un Demiurgo divino y bien intencionado- para otros más un Estado, concebido de diferentes maneras. Algunos consideraban que el cosmos era gobernado por una autoridad única, una especie de rey, mientras que otros hacían del orden cósmico una relación de equilibrio entre fuerzas iguales. Heráclito llega incluso a decir que la guerra es lo que gobierna todo y que el conflicto es justicia.

Algunos filósofos combinan varias concepciones del cosmos como todo unitario, y con frecuencia se produce una interpenetración de sus concepciones cosmológicas con y de sus ideas en otros dominios. Si se considera el mundo como un organismo vivo, o un estado, entonces el cuerpo humano y el Estado pueden considerarse inversamente como microcosmos. Además, ya lo hemos dicho, se puede afirmar que estos modelos filosóficos se inspiran en ideas prefilosóficas. Mucho antes de que las teorías cosmológicas avancen la noción de un mundo regido por un principio cosmológico único, Zeus se había convertido en soberano supremo. Pero subsiste una diferencia fundamental. Zeus reina tal vez entre los dioses y los hombres, ciertamente no es un principio cosmológico abstracto.

Nos proponemos estudiar algunas creencias e hipótesis populares prefilosóficas que constituyen el telón de fondo de las investigaciones sistemáticas que los griegos llevarían a cabo en diferentes dominios del conocimiento. Otros capítulos estudiarán la astronomía, la cosmología, la física, la biología, la medicina, etc. ¿Cuáles eran, pues, en un plano general, las creencias y las hipótesis de los griegos concernientes al mundo que les rodeaba y al lugar que ocupaban en el, tal como se presentaban en las épocas clásica y helenística? Hemos de comenzar por evaluar la herencia cultural de los dos grandes maestros de la poesía arcaica, Homero y Hesíodo.

Aunque Homero haya sido el maestro de los griegos, es cierto solamente en un senti-

do muy vago que se pueda hablar de una «visión del mundo» específica de los poemas homéricos. No se puede esperar razonablemente encontrar en ellos un conjunto de ideas exhaustivo, coherente y homogéneo. Lo que debemos examinar son las ideas introducidas incidentalmente en la *Ilíada* y en la Odisea, en momentos particulares del relato. Ciertamente no podemos suponer que las ideas expresadas en diferentes momentos y por diferentes personajes se correspondan con las creencias del poeta (o de los poetas), o del público de entonces. La introducción de ciertas ideas generales responde a una función dramática que prevalece sobre toda preocupación de índole teórico o especulativo.

Prevenidos con estas advertencias, podemos señalar que Homero, en lo referente a los cielos o el cielo, ouranos, habla con frecuencia de «cielo de bronce» o de «cielo de hierro» –como si se pudiese concebir el cielo bajo la forma de un objeto sólido y brillante. A continuación, en torno a la Tierra discurre el «río» Océano «del que salen todos los ríos, todo el mar, todas las fuentes y todos los pozos profundos» (*Ilíada*, XXI, 195). Bajo la tierra se encuentra el Hades, el lugar de residencia de los muertos, y todavía más abajo el Tártaro, «tan lejos por debajo del Hades como el cielo está por encima de la tierra-(Ilíada, VIII, 16). Las estaciones se identifican, el día y la noche se dividen cada uno en tres partes. Se observan los movimientos de los astros en el cielo nocturno y varias constelaciones reciben un nombre: las Pléyades, las Híades, Orión, la Osa, también llamada Carro, de la que se dice que es la única constelación que no se oculta jamás, que «no se baña jamás en las aguas del Océano» (*Iliada*, XVIII, 489).

Se encuentran vivas descripciones de tempestades, de vientos, de olas, del fuego, de animales y del comportamiento animal. Se encuentran en la *Iliada* y la *Odisea* imágenes célebres que aluden a las migraciones de las aves (las grullas, por ejemplo en *Iliada*, III, 3 ss.), al águila que caza la serpiente (*Iliada*, XII, 200 y ss.), al pulpo que se oculta en su guarida (*Odisea*, V, 432 ss.) Todo ello podría ser el indicio de una observación atenta de lo que nosotros llamaríamos la «naturaleza»; pero la prudencia se impone. Se encuentra ciertamente en un pasaje de la *Odisea* el término que se utilizará más tarde para designar a la naturaleza: *physis*; se emplea a propósito

de la forma de una planta precisa o, con mayor verosimilitud, a la forma de su crecimiento (Odisea, X, 302 ss.) Pero no hay en Homero el concepto o la categoría de conjunto que distinga el dominio de la naturaleza en tanto que tal -por oposición sea a la «cultura», sea a lo «sobrenatural». La planta de la que se trata en este pasaje de la *Odisea* es el moly, una hierba mágica que permitirá a Ulises resistir a los sortilegios de Circe. Por otra parte, una gran número de descripciones precisas de aves pertenecen a pasajes donde su comportamiento aparece para proporcionar presagios sobre el porvenir, como en el caso mencionado más arriba (Ilíada, XII, 200 y ss.).

En la *Ilíada* y la *Odisea*, las descripciones vivaces de varios fenómenos sirven de telón de fondo a la evolución del relato. Pero lo que se encuentra en el centro del drama, en los dos poemas, no son las relaciones entre los hombres y la naturaleza, sino las relaciones entre los hombres y los dioses. La Odisea no transmite solo los esfuerzos de Ulises por regresar a su hogar sano y salvo, sino también los esfuerzos de los dioses y de las diosas, Atenea, Poseidón y las restantes divinidades que le aportan su ayuda o contrarrestan sus proyectos. El relato del asedio de Troya no evoca únicamente los combates entre los troyanos y los aqueos, sino también las intervenciones de los dioses en uno u otro campo.

Si por lo tanto intentamos reconstruir la imagen del «mundo» que comunican tanto la Ilíada como la Odisea, la preocupación central de los dos poemas se centra en las relaciones entre los hombres y los dioses. ¿Pero esta característica refleja las exigencias narrativas? No estamos en condiciones de decirlo de modo definitivo. No podemos decir en qué medida Homero y su público creían en las representaciones de los dioses que se encuentran en estos poemas épicos. Pero algoes seguro: estas representaciones están en el centro de los dos poemas. Los personajes viven en un mundo en donde la sucesión de las salidas y las puestas de las constelaciones está ordenada, así como el comportamiento habitual de los animales es conforme a un modelo: el león es siempre valiente, la cierva temerosa. Sin embargo, las convenciones dramáticas de la epopeya no excluyen nunca la posibilidad de que los dioses puedan actuar y se sirvan de fenómenos «naturales»

como presagios. Además ellos mismos aparecen bajo la forma de aves (Atenea, por ejemplo, vuela bajo la forma de un quebrantahuesos, *phene*, *Odisea*, III, 372, o bien de una golondrina, *Odisea*, XXII, 239 ss.), e incluso pueden adoptar una apariencia humana (como en el célebre combate de Héctor delante de Troya, en donde Atenea adopta la apariencia de Deifobo que viene a convencer a su hermano Héctor que permanezca ante las murallas y se bata contra Aquiles, *Ilíada*, XXII, 226 ss.).

Por lo que se ve las apariencias son engañosas. El mundo de alrededor está lejos de ser caótico, incoherente: de hecho presenta numerosos signos de orden y de regularidad. Sin embargo los dioses actúan de forma misteriosa, sus caprichos son peligrosos, su poder innegable. Incluso Zeus, que reina sobre los dioses y los hombres (*Ilíada*, II, 669), tiene dificultades para mantener sometidos a los demás dioses, que le desobedecen y le engañan. Zeus tiene que desplegar todos sus esfuerzos para mantener su propia autoridad, pero sus intenciones resultan oscuras, sus intervenciones imprevisibles. No se puede prever como se realizará su voluntad, incluso si es cierto que se realizará.

Cuando abordamos a Hesíodo, algunas de las dificultades que plantea la interpretación de la *Ilíada* y de la *Odisea* se atenúan. Contrariamente a Homero que nunca habla en primera persona, Hesíodo se pone a sí mismo en escena en sus poemas. Tanto la Teogonía como Los Trabajos y los Días son obras esencialmente didácticas, en las que se esfuerza por convencer a su público de un punto de vista, el suyo. En Los Trabajos y los días se trata principalmente de la regulación de los asuntos humanos, mientras que la Teogonía expone las genealogías de los dioses. En ambos poemas Zeus, el dios supremo, despliega el orden y la justicia. En los dos casos es legítimo hablar no sólo de una regla divina que ordena las cosas sino también de un orden moral.

Los Trabajos y los días contienen un gran número de normas específicas, especialmente en la última parte del poema que expone con detalle las actividades a desarrollar o a evitar ciertos días del mes. «Estos son los días que tienen un verdadero premio para los habitantes de la tierra, los otros son cambiantes o neutros, no aportan nada a los hombres. Fulano elige un día mengano otro y pocos

conocen la verdad. [...] Es feliz y afortunado quien, sabiendo todo lo que concierne a los días, hace su tarea sin ofender a los Inmortales, consultando los anuncios celestes y evitando toda falta» (824 ss.). Las tropelías de los «reyes devoradores de regalos» constituyen un tema recurrente. Pero esto reyes no son únicamente culpables porque siembran la discordia entre los hombres: la ciudad gobernada en la injusticia nunca florecerá. «Aquellos que, tanto para el extranjero como para el ciudadano, promulgan sentencias justas y nunca se alejan de la justicia ven desarrollarse su ciudad y, en sus muros, su población prospera». (225 ss.) No conocen nunca el hambre, la tierra proporciona una alimentación abundante, en las montañas los robles tienen bellotas y albergan a las abejas, los corderos se balancean bajo sus lanas, las mujeres dan a luz a hijos parecidos a sus padres. Por el contrario, cuando reinan la injusticia y la desmesura, la ciudad sufre en su totalidad (238 ss.) Zeus le envía el hambre y la peste, los habitantes perecen, las mujeres ya no tienen hijos...

El comportamiento justo de los humanos, en particular el de sus reyes se ve recompensado por lo tanto con la prosperidad y la injusticia tiene como resultado las calamidades. Zeus vela sobre el orden de las cosas. Además Hesíodo hace de la actual raza de los mortales –de la edad de hierro– la última de una serie en la que cada raza se ve suplantada por otra, la raza de oro por la raza de plata, ésta por la de bronce, después viene la raza de los héroes hasta llegar a la actual edad de hierro. Pero también anuncia la caída y la destrucción finales de esta raza, que atribuye, una vez más, al menosprecio por la justicia y el pudor (180 ss., 192 ss.).

Así, mientras que Los Trabajos y los Días tienen por tema principal el comportamiento humano, la Teogonía describe los orígenes de los dioses. Se ha hablado con frecuencia con respecto a esto de una cosmología prefilosófica. Esta descripción es engañosa por tres razones principales. En primer lugar no es una exposición sobre la naturaleza de las cosas en el mundo actual, sino más bien sobre los orígenes. Seguidamente, la historia de los orígenes concierne principalmente a los dioses y a lo divino, y no a las características físicas de nuestro mundo. Por último, es evidente que se trata de un relato mítico, y no de un relato que procede por medio de un

análisis de los principios cósmicos que continúan rigiendo los fenómenos físicos. Una de las primeras preocupaciones del poema, ya lo hemos dicho, es sin duda la de describir la fundación del orden moral instaurado por Zeus en tanto que dios supremo. La *Teogonía* enumera la etapas que le permitieron convertirse en el soberano supremo, las victorias sucesivas que logró sobre sus rivales y sus enemigos, en primer lugar los Titanes, después Tifón. Incluso sería evidentemente erróneo no ver en ello más que una simple alegoría, Hesíodo no nos deja ninguna duda: el poder supremo que Zeus ha obtenido es la instauración del reinado de la justicia.

Por tanto la *Teogonia* es precisamente lo que su título indica, la historia del nacimiento de los dioses: no es pues una cosmogonía y todavía menos una cosmología. No es homogénea, como lo serán las cosmologías filosóficas que invocan una serie de principios determinada. Al mismo tiempo, se trata de un relato en el que destaca su grado de exhaustividad, que utiliza el tema de las genealogías para establecer entre ellas los orígenes de personajes muy diversos. La mayor parte de los dioses se conciben de modo antropomórfico. En muchos casos su unión se describe en términos que implican relaciones sexuales. Sin embargo existen excepciones. Muy al principio de la historia (*Teogonía*, 126 ss.), Tierra produce algunos hijos, entre los que está el Cielo, Ouranos mismo, «sin amor delicioso» (132), y más lejos (211 ss.) Noche produce a Muerte, Sueño y otros hijos «sin haber dormido con nadie». Pero se trata en todo caso de nacimientos. Se precisa que la progenie nació, incluso si no lo hizo como resultado de relaciones sexuales sino más bien de una partenogénesis. Además, todos los personajes divinos no se conciben en términos personales y todavía menos humanos, antropomórficos. Cuando nacen las montañas (129), se describen como «la complaciente habitación de los dioses.

El vocabulario y las imágenes biológicas, el lenguaje de la concepción, de la gestación, de la unión sexual, constituyen el principal lazo unificador del relato, sin que se pueda decir, evidentemente, que Hesíodo haya emprendido la elaboración de una teoría del cosmos como criatura viva. No hay que olvidar la diferencia entre la *Teogonía* y ciertas cosmologías filosóficas que invocarán esta teoría. Así, para Platón, el cosmos visible es

él mismo un organismo vivo; los estoicos considerarían a su vez que el cosmos en su conjunto estaba impregnado de vida. Pero el propio término para designar al cosmos, kosmos, el orden del mundo, implica una concepción unitaria del mundo como tal, que no tiene equivalencia en Hesíodo.

También sería un error grosero el afirmar que las preocupaciones de Hesíodo se reducían a lo que nosotros llamaríamos las características físicas del mundo. Ciertamente, menciona las montañas y los astros; pero su poema se dedica principalmente a los dioses y a las diosas, concebidos en su mayor parte como individuos volubles, por no decir caprichosos, que con frecuencia se resisten a la voluntad de Zeus, incluso si, en definitiva, permanecen bajo su poder. Además, se encuentran entre las criaturas divinas no sólo a los Olímpicos antropomórficos bien conocidos, sino también seres zoomórficos, híbridos y monstruos. El relato de los nacimientos y de los combates menciona a los Cíclopes, que no tienen más que un ojo; Cotos, Briareo y Gyes con cincuenta cabezas y cien brazos; las Erinias, salidas de los órganos sexuales de Urano; las Harpías; Cerbero el perro de cincuenta cabezas; la Quimera tricéfala, león, chivo y serpiente; Pegaso, la Esfinge y muchas otras criaturas.

El punto más importante es el que hemos subrayado ya a propósito de Homero. No se encuentra en Hesíodo un concepto correspondiente al de naturaleza como tal, sea por su oposición a la cultura, sea por su oposición a lo sobrenatural. La Teogonía no habla sólo de lo que se podrían llamar los fenómenos regulares (y, en este sentido, naturales), sino también de lo extraño, de lo único, de lo monstruoso. Todos encuentran su lugar en la historia general de los dioses, de su progenie y de sus relaciones con Zeus, el soberano supremo. Si podemos analizar en la *Teogonía* y en Los Trabajos y los Días los conocimientos de Hesíodo sobre lo que llamamos el mundo natural –las constelaciones, las estaciones, el comportamiento de los animales, etc.-, no podemos decir que el centro de interés principal de sus dos poemas sea la naturaleza como tal. Evidentemente, sería juicioso que el campesino o el pescador, para ser prósperos, aprendan todo lo que puedan sobre los signos anunciantes de un cambio de tiempo, por ejemplo. Pero, según Hesíodo, es al menos igualmente importante que regulen su

conducta como se debe con respecto a los dioses. Los mortales son los beneficiarios del regalo de Prometeo, el fuego, origen de todas las artes y de todas las técnicas. Este regalo fue, sin embargo, el resultado de un robo, del que fue víctima Zeus -y del que se vengará como es debido. Esta venganza, fue la propia mujer, salida de Pandora, la primera mujer. A causa de Pandora los mortales se ven condenados a una vida de duro trabajo, de dolor y de enfermedad. La justicia se verá recompensada, pero en definitiva las perspectivas de la humanidad no son luminosas. Vivimos en una edad de hierro cuyos días están contados. En espera Hesíodo nos previene que es esencial honrar a los dioses y comportarse con justicia con respecto a los hombres. La moral y la religión están en el centro de su mensaje y lo que dice a propósito de los conocimientos de la naturaleza física y biológica está subordinado a esos fines.

Homero y Hesíodo son genios de la literatura y su influencia sobre el pensamiento griego es inmensa. Es por ello que todo estudio de las creencias sobre el mundo, en la época clásica e incluso helenística, debe comenzar por ellos. Esto no quiere decir, en todo caso, que sus ideas hubiesen sido retomadas tal cual en las creencias populares, ni que todas sus concepciones complejas del mundo y del lugar de los hombres en el mundo hubiesen sido aceptadas o adoptadas sin cuestionamiento. Por otra parte se asiste a la aparición de ideas nuevas, de conocimientos nuevos, de creencias y de hipótesis que no tienen precedentes ni en Homero ni en Hesíodo.

Ahora podemos ampliar el campo de nuestro estudio interesándonos en tres aspectos de esta cuestión en particular. En primer lugar podemos examinar cómo los ataques contra Homero, Hesíodo o bien contra las creencias llamadas tradicionales o que se les asocian, se formularon por diversos autores, sean poetas, filósofos, historiadores, «sofistas», cuando buscaron el forjarse una reputación y adquirir cierto prestigio. En segundo lugar, las creencias populares griegas, desde la época clásica, incluso desde el arcaísmo, difieren en ocasiones fundamentalmente de las ideas encontradas en Homero o Hesíodo. Por último se plantea una cuestión más general: ¿en qué medida el incremento del saber relacionado con la evolución de la filosofía y de la ciencia en particular ha ejercido alguna influencia sobre las creencias populares?

Los ataques directos contra las concepciones de Homero y de Hesíodo acerca de la divinidad ocupan un lugar destacado en los poemas de Jenófanes (nacido a comienzos del siglo vi a.C. ) Cita específicamente a Homero y a Hesíodo y les reprocha el haber representado a los dioses como seres inmorales, individuos que «violan, cometen adulterio y se engañan unos a otros (frg. 11, cf. frg. 12). Más fundamentalmente, es la noción global de divinidades antropomórficas que se ridiculiza: «pero los mortales piensan que los dioses nacen, que tienen vestidos, una voz y una forma semejantes a los suyos» (frg. 14) «Los etíopes dicen que sus dioses tienen una nariz chata y la piel negra, los tracios dicen que los suyos tienen los ojos azules y que son pelirrojos, (frg. 16). La subjetividad de las nociones de lo divino se prolonga seguidamente a los animales: «Si los bueyes, los caballos y los leones tuviesen manos y pudiesen dibujar con sus manos y producir obras de arte como los hombres, los caballos dibujarían las formas de los dioses semejantes a los caballos, los bueyes semejantes a los bueyes y harían su cuerpo como el de cada uno de ellos» (frg. 15). Hay que destacar sin embargo que Jenófanes reemplaza el antropomorfismo grosero por una concepción del dios supremo como Espíritu –una idea que también se inspira en parte sobre un modelo humano.

Jenófanes fue así pues el primero en criticar un aspecto fundamental de la religión olímpica tradicional y otras críticas de los fundamentos de la creencia religiosa se emitirán a lo largo del siglo v a.C., especialmente por obra de dos sofistas, Pródico de Ceos y Critias. Según Pródico, el verdadero origen de las ideas sobre lo divino está en las necesidades y en las experiencias de los hombres. «El sol, la luna, los ríos, las fuentes y en general todo lo que es útil a nuestra vida, los antiguos lo consideraban como dioses debido a las ventajas que se obtienen de ello, lo mismo que los egipcios hicieron del Nilo un dios. [...] Por esta razón, se adoró al pan como Deméter, al vino como Dionisio, al agua como Poseidón, al fuego como Hefesto y así sucesivamente con todas las cosas cuyo uso es bueno». Una idea más cínica, que atribuye la invención de los dioses a los hombres con una finalidad de control moral y social, figura en un pasaje del Sísifo de Critias, aunque carecemos del contexto de esta cita y no sabemos con seguridad si refleja las propias opiniones de su autor: «Un hombre inteligente y astuto inventó en primer lugar para los hombres el temor a los dioses, de modo que hubiese algo que aterrorizase a los malos, incluso si es en secreto que actúan, hablan o piensan».

Incluso si todas estas concepciones fueran consideradas como «ateísmo» a ojos de Platón, este último se levantaría tan vigorosamente como Jenófanes contra una concepción antropomórfica de los dioses. Todavía más importante, dos ideas atribuidas a Homero se ven francamente condenadas: los dioses aportan desgracias a la humanidad y pueden comprarse por medio de sacrificios (República, II, 364 c ss., 379 a ss.). Platón vuelve sobre este tema entre otros lugares en su última obra, las *Leyes*. En el libro X pone en cuestión tres formas de impiedad: negar la existencia de los dioses, decir que existen pero que no se ocupan de los asuntos humanos y decir que se les puede comprar con facilidad por medio de plegarias y sacrificios.

En lo que concierne a la divinidad, como en otros dominios del pensamiento, los filósofos avanzaron con frecuencia sus propias teorías especulativas y abstractas para oponerse, de una forma explícita o no, a las creencias populares. Este fue el caso para otras clases de creencias sobre el mundo, y retomaremos el tema a su debido tiempo. Pero por el momento debemos destacar que las creencias griegas comunes sobre los dioses no se reducen a lo que dicen Homero y Hesíodo y que las críticas y los ataques filosóficos no tuvieron más que un impacto limitado.

Comencemos por el segundo punto: las representaciones antropomórficas de los dioses del Olimpo siempre fueron una característica de los cultos oficiales de la ciudad. La idea de que los sacrificios eran agradables para los dioses y los aplacaban estaba todavía bien enraizada en las creencias populares del siglo IV a.C. –pese a los ataques de Platón–. Cuando el propio Sócrates se vio acusado de impiedad (entre otras cosas), hay que destacar un hecho importante: podríamos pensar que los ataques de Platón en las Leyes amenazaban los cultos religiosos de la ciudad-estado; sin embargo nada indica que fuese inquietado a causa de sus ideas. Esta es ciertamente una ilustración del pluralismo de la religión griega —cuestión ampliamente confirmada por los ricos y complejos debates teológicos que siguieron caracterizando a las especulaciones filosóficas hasta el final de la Antigüedad—. Pero —y este es el otro aspecto de la cuestión— los debates de los filósofos, incluso sobre la naturaleza de los dioses, no cambiaron gran cosa de las creencias y de las prácticas de las personas comunes.

En muchos aspectos importantes estas creencias y estas prácticas están lejos de limitarse a lo que dicen Homero y Hesíodo. Sus poemas no nos habrían enseñado gran cosa acerca del culto a Dionisio, por ejemplo. Sin embargo, las *Bacantes* de Eurípides lo muestran muy bien, este culto terminó por representar para sus adeptos el núcleo de un tipo de experiencia religiosa muy diferente, el entusiasmo o la posesión por el dios. Y el hecho de que estos adeptos sean (fundamentalmente) mujeres nos recuerda que sus cultos existían paralelamente a los cultos oficiales que celebraban los dioses patronos de la ciudad.

Las religiones con misterios, asociadas a santuarios como el de Eleusis, constituían un segundo elemento importante de la religión griega clásica. Conocemos mal las creencias y los ritos practicados en este contexto, pero al menos está claro que los misterios suponían esencialmente la noción de una vida tras la muerte que difería considerablemente de la concepción homérica. En el canto XI de la Odisea, Ulises desciende a los Infiernos para encontrar a los fantasmas, espectros inmateriales, con los que no es posible comunicarse más que después de que bebieron la sangre de un sacrificio. El pasaje contiene la célebre frase en la que Aquiles proclama que preferiría tener cualquier clase de existencia terrestre antes que reinar sobre los muertos. Por oposición los misterios ofrecían evidentemente a sus iniciados la esperanza de salvación. Se asiste a una inversión de la importancia concedida respectivamente a este mundo y al otro mundo. Aunque la idea de que el destino de nuestra alma inmortal depende esencialmente de nuestras acciones en este mundo estaba asociada en principio a las nociones de purificación y, precisamente, de iniciación, debía recibir en Platón un contenido moral fundamental.

En tercer lugar, sobre el plano restringido, el culto a los héroes y el culto de las manifestaciones locales de los Olímpicos y de los demás dioses constituía claramente un componente importante de la experiencia religiosa vivida por muchos griegos. Hesíodo ya había dicho que los miembros de la raza de oro se convertirían en «guardianes», había mencionado a la raza de plata, seres «ctonios» bienaventurados a los que hay que honrar, y los héroes que viven libres de toda preocupación en las Islas de los Bienaventurados (Los Trabajos y los Días, 122 ss., 141 ss., 170 ss.) Pero una vez más, esto no nos da la menor idea de la importancia de numerosos cultos a héroes locales en las tierras griegas, con frecuencia adorados como protectores y garantes de la salud, la fertilidad y la prosperidad.

La oposición entre lo humano y lo divino adopta muchas formas diferentes y son muchas las ideas y creencias griegas concernientes al mundo y al lugar que en él ocupa el hombre que se articulan en torno a una u otra de estas oposiciones diferentes, los humanos y los Olímpicos, los humanos y los Ctonios, los humanos y los héroes. Sin embargo está claro que estas ideas y creencias no están todas ellas en relación directa o indirecta con estas oposiciones. Podemos examinar ahora los conocimientos o las creencias sobre el mundo físico, aunque no haya que suponer que los griegos, incluso en el siglo v a.C., hubiesen dispuesto necesariamente de una categoría explícita que se corresponda precisamente a lo que entendemos con la expresión «mundo físico».

Una vez más Homero y las reacciones que suscitó nos servirán de punto de partida. Recordemos que los poemas homéricos expresaban ciertas ideas concernientes a temas tales como los astros, las estaciones y el tiempo que pasa. Océano fluye en torno al mundo. Los viajes de Ulises llevaron al héroe a múltiples regiones, aunque lo que podríamos llamar su topografía permanece en ocasiones indeterminada. Cuando la Odisea se interesa por los parajes lejanos se dedica en ocasiones a describir el comportamiento de sus habitantes –a mostrar la forma en que pueblos como los lestrigones, los lotófagos, los cíclopes sugieren otros tantos contrastes con las sociedades de Itaca, de Esparta, de Micenas.

Pero al igual que las ideas de Homero y de Hesíodo sobre los dioses se vieron criticadas por autores posteriores, sus ideas en otros dominios fueron también objeto de críticas explícitas, ya hubiesen o no invocado un concepto explícito de naturaleza, physis. Heródoto propone un caso especialmente complejo e interesante. Los griegos en general, dice (IV, 8), afirman que Océano comienza allí en donde el sol se levanta y que fluye por todo el contorno de la Tierra; pero, en la práctica, no lo demuestran. En sus Historias, Heródoto escribe en II, 23: «Yo por mi parte no conozco la existencia de un río Océano; creo que Homero o alguno de los poetas precedentes inventaron este nombre y lo introdujeron en la poesía». Pero podemos destacar que él mismo no sabe con frecuencia cómo abordar historias tal vez fabulosas que sin embargo introduce sobre las regiones distantes de la Tierra. Es tan erudito en geografía como se podía ser en su época. Sin embargo existen evidentes límites de sus conocimientos, algunos que disimula, otros que reconoce; Heródoto no podía verificar directamente algunos puntos y no estaba seguro de que los relatos que se le habían contado fuesen dignos de confianza. Además, como veremos, su concepción del mundo natural no excluye en todos los casos la intervención de los dioses.

Evocar la evolución de la filosofía, de la ciencia y de la medicina griegas en sus comienzos consiste en buena medida en hablar del creciente recurso a la noción de naturaleza. Nuestras fuentes concernientes a los primeros filósofos griegos les atribuyen teorías y explicaciones muy variadas para diferentes clases de fenómenos. Estos testimonios son difíciles de evaluar puesto que con frecuencia no conocemos su contexto ni, por otra parte, su justificación. Sin embargo se destaca que un gran número de los fenómenos sometidos a teorías son los que se habían asociado con frecuencia (incluso si no se hacía exclusivamente) con intervenciones divinas, como los temblores de tierra, el trueno y el relámpago, el arco iris y así sucesivamente. No es que Zeus u otro dios estuviesen implicados cada vez que se trata del trueno en la Ilíada; en Homero, las comparaciones describen con frecuencia lo que denominaríamos fenómenos naturales sin recurrir a los dioses. Con todo, la asociación con los dioses es frecuente. El arco iris se considera como un presagio, o bien se personifica cuando Iris se representa como mensajera de los dioses; los temblores de tierra son obra de Poseidón o de Zeus, y así sucesivamente.

Las teorías atribuidas a los primeros filósofos tienen un rasgo común: excluyen a las divinidades personales. Jenófanes llega a afirmar categóricamente que el arco iris no es más que una nube. Se trata efectivamente de explicaciones naturalistas, incluso si las causas invocadas no son con frecuencia más que especulaciones. Además estas teorías no son el privilegio de aquellos a los que nosotros clasificaríamos normalmente entre los filósofos. Heródoto estudia también las diferentes causas de la crecida del Nilo en verano (II, 20 ss.). Sin embargo no excluye la intervención de los dioses. Esto es especialmente cierto cuando intenta saber si una afección, una enfermedad o la locura, por ejemplo, puede ser el resultado del descontento divino. Si en algunas ocasiones duda también le ocurre que a veces acepte esa idea. Tras haber hablado de Feretima, muerta de una enfermedad y cuyo cuerpo estaba lleno de gusanos (IV, 205), concluye: «Hasta tal punto es cierto que las venganzas llevadas a cabo hasta el exceso atraen sobre los hombres el odio de los dioses». Cuando transmite la explicación que ofrecen los tesalios sobre el valle de Tempe, formado según ellos por Poseidón, Heródoto propone una confirmación racionalizante: la explicación es razonable puesto que Poseidón es quién quebranta la Tierra y es un seísmo lo que provocó la fisura en las montañas.

Los autores médicos de los siglos v y rv a.C., cuyas obras están reunidas en la colección hipocrática, representan nuestras fuentes más completas sobre las tentativas para aportar explicaciones naturalistas a los fenómenos extraños o atemorizadores. El tratado Sobre la Enfermedad Sagrada, en especial, se dedica en buena medida a mostrar que la enfermedad en cuestión (que podemos identificar con la epilepsia gracias a descripciones vivas y detalladas) es tan natural como cualquier otra. El autor nos dice que tiene una causa natural: la enfermedad se declara cuando las venas se taponan, en particular debido a un vertido de pituita. No se trata de que ninguna enfermedad sea «divina», sino más bien de que lo son todas. Pues todas son naturales y la propia naturaleza es divina. El punto esencial es que se pueden proporcionar explicaciones naturalistas para todos los tipos de enfermedades y excluir las intervenciones sobrenaturales.

Los argumentos avanzados por este autor médico muestran el trasfondo polémico de su tesis. Los personajes a los que ataca principalmente son aquellos a los que llama «purificadores, los vendedores de pócimas y encantamientos: estos proponen explicaciones fantasiosas para los diferentes tipos de epilepsia causados por diferentes divinidades (la Madre de los dioses, Poseidón, Enodia, Apolo Nomios, Ares, Hécate), y además pretenden ser capaces de curar la enfermedad gracias a sus objetos mágicos y a sus encantamientos. Nuestro autor insiste en dos puntos: la enfermedad tiene una causa natural y, como todas las demás enfermedades, se puede curar por medios naturales -en especial por medio del control de la alimentación y del régimen.

Es evidente que el autor hipocrático avanza sus propias teorías para remplazar las explicaciones y las terapéuticas de sus rivales. La práctica de la medicina en la Grecia antigua siempre estuvo marcada por una intensa competencia. El recurso a las categorías de lo natural, de la causa, de la explicación, constituye un elemento esencial de la argumentación puesta a punto por los autores hipocráticos para refutar las opiniones de representantes de una tradición médica rival.

Toda esta evolución pone de relieve por lo tanto una naturalización del mundo. Pero prevengámonos de hablar de una sustitución total del «mito» por la «ciencia», y esto por tres razones.

En primer lugar y sobre todo no podemos decir que los propios sabios hayan tenido necesariamente una noción muy clara de las verdaderas causas de los fenómenos en cuestión. Tratándose de enfermedades, en general no eran verdaderamente capaces de conseguir curaciones. Además, los que compartían la misma ambición -aportar explicaciones naturalistas- se oponían con frecuencia tanto sobre las causas como sobre los remedios. Algunos pensaban que los temblores de tierra se debían a la Tierra cuando se desplaza sobre el agua que la sustenta, para otros sabios era el aire subterráneo el que provocaba las sacudidas. Para algunos las estrellas eran nubes o carbones incandescentes, pero para Anaximandro aparecían en las aberturas de las ruedas de llamas invisibles. Algunas descripciones nosológicas invocaban los constituyentes elementales del cuerpo (pero existía desacuerdo sobre su identidad), otras recurrían a los opuestos primarios como lo caliente, lo frío, lo húmedo, lo seco,

lo dulce, lo amargo; otras más evocaban los humores. Tampoco en esto había entendimiento para decir cuáles eran importantes y cuántos eran. ¿Son patógenos, es decir, causan las enfermedades o se trata de sus efectos? ¿O se trata más bien de los constituyentes naturales del cuerpo, o incluso de sus constituyentes elementales? Otras concepciones hablaban de desequilibrios no entre elementos opuestos sino entre condiciones opuestas como las de «repleción» y «depleción».

En segundo lugar todos estos nuevos sabios no avanzaban sus ideas con una intención de investigación completamente objetivo y carente de intereses. Es necesario comprender que las teorías concurrentes eran propuestas por sus autores con fines de promoción personal, para ganar prestigio. Ciertamente, los primeros filósofos y los primeros autores médicos se dedicaron a investigaciones empíricas. Pero las particularidades y el carácter exagerado de algunas de sus teorías reflejan en parte la necesidad de impresionar al público. El egocentrismo con el que muchos de estos autores proclaman la novedad y la superioridad de sus propias teorías revela las luchas de prestigio que les oponían. Tenemos un ejemplo significativo con el autor del tratado Sobre el Régimen (verosímilmente escrito a comienzos del siglo iv a.C. ). La salud, dice, depende del equilibrio entre la alimentación y el ejercicio, que es necesario analizar en función de la interacción de dos elementos primarios del cuerpo, el fuego y el agua. Pero para alabar su teoría, habla de un descubrimiento completamente nuevo, el exeurema. Este descubrimiento es hermoso para mí que lo he hecho y útil para aquellos que lo han conocido; ninguno de mis predecesores ni tan siquiera había intentado reflexionar sobre el y, sin embargo, considero que este tema por sí solo tienen una gran importancia en relación con todo lo demás».

Consideremos por último la influencia de las ideas científicas sobre las creencias populares. Podemos preguntarnos ahora hasta qué punto los trabajos de los sabios modificaron las creencias y las actitudes de los demás griegos. El concepto de naturaleza que invocaban con frecuencia los filósofos y los autores médicos implica que existen, en principio, explicaciones para cada clase de fenómenos. Pueden existir acontecimientos

«contra la naturaleza», en el sentido en que se trata de excepciones a la regla general: por lo tanto será necesario explicarlos en función de otros factores, también naturales. Pero nada es «contra la naturaleza» en el sentido de escapar a la naturaleza, pues es un dominio que, por definición, engloba toda clase de fenómenos. Para algunos miembros de la elite instruida este es un modo de expresar su convicción de que la naturaleza es explicable, pero ¿en qué medida los que no eran especialistas de este campo compartían sus creencias?

Es casi imposible que la cuestión pueda recibir una respuesta definitiva, pero ciertos indicios revelan que la influencia de la naturalización del mundo era muy limitada en los griegos en general, tanto en la época clásica como en la helenística. Tres ejemplos nos permitirán ilustrar esta afirmación: los eclipses, los sueños y las enfermedades.

Dos menciones de eclipses en el pensamiento lírico arcaico atestiguan la sorpresa y el susto que suscitaban. En el siglo vII a.C. Arquíloco dice así (frg. 74 Diehls): «No hay nada en el mundo que sea inesperado, nada que se jure que es imposible, nada de maravilloso, ahora que Zeus, padre de los Olímpicos, hizo la noche en la mitad del día y ocultó la luz del sol brillante para que el miedo lívido caiga sobre los hombres». Haga suya o no Arquíloco la idea de que el propio Zeus era directamente responsable, no hay razones para creerie cuando habla del terror experimentado por las personas corrientes. En el mismo orden de ideas, en el siglo v a.C. Píndaro se dirige al sol en el *Peán* X: «Astro supremo, oculto durante el día, ¿por qué hiciste impotente la fuerza de los hombres y la vía de la sabiduría, al lanzarte por un camino oscuro? ¿Traes acaso alguna calamidad extraña y nueva?»

En todo caso, en la época en que escribía Píndaro es verosímil que la filosofía de la naturaleza hubiese proporcionado ya las grandes líneas de una explicación de los eclipses solares. Es cierto que la historia de la predicción de un eclipse de sol por Tales el año 585 a.C. se vio adornada en buena medida en las fuentes tardías. Nuestra información más antigua se remonta a Heródoto (*Historias*, I, 74), que se contenta con decir que Tales había predicho que el eclipse tendría lugar a lo largo del año, sin dar indicaciones sobre el método seguido. Ciertamente, se

constata en diferentes filósofos de la naturaleza presocráticos, Anaximandro, Anaxímenes, Jenófanes, Alcmeón, Heráclito, la evidente ambición de proporcionar una explicación causal. Se atribuye a Heráclito por ejemplo la idea de que los eclipses de sol y de luna tienen lugar cuando «sus cavidades se vuelven hacia el interior» (Diógenes Laercio, Vidas, doctrinas y sentencias de los filósofos ilustres, IX, 10).

Pero una base esencial de una explicación correcta de los eclipses de luna se había proporcionado cuando se reconoció que la luna recibe su luz del sol, constatación que tal vez se encuentra en Parménides y que Platón atribuye expresamente a Anaxágoras. Otras fuentes precisan más tarde que Anaxágoras había comprendido que el eclipse de luna se debe a la intervención de la sombra de la Tierra y el eclipse de sol a la intervención de la Luna. En cuanto a Aristóteles, estaba hasta tal punto convencido de que la Tierra es la causa de los eclipses de luna que invoca la forma de la sombra que proyecta como argumento para decir que la Tierra es ella misma una esfera.

En lo que se refiere a saber si estas explicaciones se aceptaron, es otro asunto. Tucídides (II, 28) señala que un eclipse de sol no puede tener lugar más que durante la luna nueva y con respecto a esto utiliza un término, dokei, que puede implicar tanto que se trata solamente de una opinión como (lo que es más verosímil en este contexto) que se admite comúnmente. En todo caso se evoca siempre la célebre historia del terror provocado por un eclipse de luna durante la retirada del ejército ateniense de Siracusa que muestra una cosa: pese a la opinión de los sabios no todo el mundo está de acuerdo en que este acontecimiento tuviese pura y simplemente causas naturales. Nicias ordena a su ejército que no se mueva (VII, 50), cosa que hará decir a Plutarco (Vida de Nicias, XXIII): «Las personas corrientes ya habían comprendido que el oscurecimiento del sol hacia el final del mes estaba causado de alguna forma por la luna. Pero qué es lo que se encontraba con la luna y cómo, estando llena, perdía súbitamente su claridad [...] esto es lo que no era fácil de comprender. Plutarco dice que Anaxágoras ya había dado la explicación, después añade que no era una autoridad y que su explicación no fue bien acogida. ¿Qué creía Nicias? ¿Merecía el epíteto de

«supersticioso» que se le adjudica? En cualquier caso lo cierto es que juzga necesario reaccionar ante este acontecimiento. Está claro que no podemos decir si todos los soldados habrían visto en el eclipse un acontecimiento inexplicable y no natural. Sin embargo es evidente que Nicias considera que su confianza podía disminuir, cosa que era un riesgo lo bastante grande para aconsejarle la adopción de medidas totalmente desaconsejables en el plano exclusivamente militar.

Tenemos un ejemplo más claro con los sueños. Generalmente se creía que podían anunciar el porvenir. Homero ya había distinguido entre los sueños que vienen por la Puerta de Cuerno y lo que vienen por la Puerta de Marfil -los primeros proporcionan signos verídicos, pero no los segundos (Odisea, XIX, 560 ss.)—. Tras él los autores que se interesaron en la interpretación de los sueños reconocían generalmente que no todos los sueños proporcionan indicaciones útiles sobre el porvenir. En lo que concierne a la interpretación de los sueños, las tentativas para aportar explicaciones naturalistas a los fenómenos eran mucho menos logradas que en el caso de los eclipses, por ejemplo. Algunos médicos veían en los sueños signos de problemas corporales y muchos pensaban que era posible utilizarlos en el diagnóstico de ciertas enfermedades. Así, para el autor del Régimen, IV, cuando se sueña con una estrella que se comporta de un modo anómalo la causa puede estar en las excreciones excesivas de humedad y de pituita en el cuerpo. Pero si la estrella aparece pura y brillante y se desplaza hacia el este, se trata de un signo positivo. Para Aristóteles los sueños son daimonia (divinos), pero sólo porque la propia naturaleza es divina. Sin embargo también él está dispuesto a admitir que los sueños proporcionan indicaciones de movimientos en el cuerpo que se comunican al alma.

Algunas explicaciones naturalistas sobre la etiología de los sueños conservaron por lo tanto en todo momento la idea de su carácter profético. Pero no hay lugar a ninguna duda de que para muchos esta hipótesis se fundaba más simplemente en una creencia; los sueños eran enviados por los dioses, aunque con frecuencia fuese necesario decodificar cuidadosamente su mensaje.

Esto queda en evidencia cuando abordamos nuestro tercer tema, las enfermedades.

Algunos médicos, ya lo hemos dicho, sostenían que todas las enfermedades son naturales, que todas tienen causas naturales e incluso que todas pueden curarse en principio con remedios naturales. Pero aunque, desde la época clásica hasta el final de la Antigüedad, muchos griegos creyeron que en la salud, la enfermedad y la curación no había otra cosa que efectos y causas puramente fisicas, los cultos de los dioses y de los héroes sanadores, especialmente el de Asclepio, se incrementaron a partir de la mitad del siglo v a.C. Se puede valorar su éxito gracias a los impresionantes santuarios que se les dedicaron en lugares como Epidauro, Pérgamo, Cos y muchos otros lugares.

Lo que es más destacable es que estos cultos incrementaron su popularidad al mismo tiempo que la medicina hipocrática racionalista se desarrollaba, es decir, durante al rededor de siglo y medio a partir de la mitad del siglo v. Cualquiera que haya podido ser el sentimiento de otros médicos y filósofos a propósito de la idea enunciada en obras como Sobre la Enfermedad Sagrada -según la cual todas las enfermedades son naturales-, por lo que sabemos esta idea no alteró seriamente la popularidad de la que gozaba la noción de una intervención divina capaz de aportar la curación. Lejos de verse impresionados por el naturalismo hipocrático, los practicantes de la medicina de los templos no le prestaron la menor atención adquirieron incluso cada vez mayor importancia. Por otra parte, no eran únicamente personas modestas o sin instrucción las que esperaban la ayuda de Asclepio, sino incluso algunos miembros de las eliges instruidas. En el siglo II d.C., el gran orador Elio Arístides evoca con la fuerza de los detalles sus propias enfermedades y los remedios que atribuye a Asclepio.

Los procedimientos precisos empleados por la medicina de los templos se conocen mal en su mayor parte. Sin embargo tenemos el testimonio de las inscripciones encontradas en Epidauro: se solicitaba la ayuda de Asclepio para casos muy diversos, desde heridas y erupciones hasta enfermedades agudas, e incluso para las desgracias que nada tienen que ver con la medicina, como la desaparición de un hijo o de un tesoro. Es sorprendente que las inscripciones de los santuarios de Asclepio anuncien éxitos completos: en esto se oponen a los informes clí-

nicos de las Epidemias hipocráticas, que reconocen con frecuencia sus fracasos. Generalmente se prescribía al paciente que pasase la noche en el santuario –práctica llamada incubación. Se suponía que tenía que soñar con el dios, que se le aparecía y que, o bien le recomendaba un remedio, o bien le curaba durante el sueño. En el primer caso el sueño era interpretado por el personal del templo y si se seguía su consejo y se recompensaba debidamente al dios con cierta suma de dinero, la curación tenía lugar. Observamos con frecuencia como el dios emplea métodos muy similares a los de otros sanadores griegos, aplica ungüentos, prescribe medicamentos, incluso practica intervenciones quirúrgicas. Pero la gran diferencia –para los fieles– era naturalmente que el dios, contrariamente a los practicantes humanos, era infalible.

La parodia de la medicina de los templos en el *Ploutos* de Aristófanes muestra claramente que algunos griegos sabían muy bien que algunos sanadores de los santuarios de Asclepio eran charlatanes que explotaban la credulidad de los fieles. Con todo, el hecho de que los santuarios siguiesen prosperando hasta el siglo 11 d.C. e incluso después atestigua suficientemente el mantenimiento de su popularidad.

Lo que podemos llamar la naturalización del mundo no fue así pues de ningún modo una victoria total sobre las creencias y las hipótesis tradicionales. Por un lado, muchos autores cultivados, filósofos, «sofistas» y médicos sostenían, en un plano general, que el dominio de la naturaleza englobaba todos los fenómenos físicos. Sin embargo, su principal punto débil estaba en las dificultades evidentes con que se encontraban, en muchas ocasiones, a propósito de fenómenos tanto corrientes como raros, cuando se trataba de proporcionar algo que se pareciese a una explicación causal convincente. Ellos tenían a gala sostener que en principio ello era posible, pero era fácil no ver en ello más que un deseo piadoso puesto que no estaban en condiciones de aportar una explicación probatoria. En algunas ocasiones lo conseguían. Los eclipses proporcionan la prueba. Aristóteles pudo demostrar la esfericidad de la Tierra gracias a una batería de argumentos, algunos de ellos basados en testimonios adecuados de observaciones (como la forma de la sombra de la Tierra durante un eclipse de luna, las diferentes configuraciones de las técnicas militares.

constelaciones según la latitud). Al mismo tiempo, la ciencia griega siempre fue incapaz de proporcionar teorías convincentes sobre muchos fenómenos problemáticos; y ello no se debe solamente a que no nos parezcan convincentes, sino también a que no atraían una aprobación generalizada entre los propios estudiosos antiguos.

Por otra parte, para muchas personas comunes, la noción de «naturaleza» era mucho más vaga que el concepto invocado por los filósofos. Ciertamente, se terminó por conocer mejor el dominio de lo natural en tanto que dominio de lo que es regular, familiar, previsible. Sin embargo existían numerosas incertidumbres sobre lo que esto englobaba de un modo preciso, y generalmente se estaba dispuesto a admitir la existencia de excepciones -no solamente excepciones a la regla general que con todo se explicaban en función de otras relaciones naturales de causa y efecto, sino también excepciones que escapaban por completo al dominio de la naturaleza como tal. En esta concepción más vaga de la naturaleza lo ordinario se oponía a lo extraordinario; pero los dioses podían hacer lo que querían y el destino de los hombres estaba entre las manos de fuerzas divinas que escapaban a la comprensión de los mortales.

La distancia entre lo que algunos eruditos pretendían y lo que la mayoría de los griegos aceptaba es una característica constante tanto de la época helenística como de la época clásica. Naturalmente, se adquirieron sobre el mundo natural y algunas de sus particularidades conocimientos mejores, de los que unos eran fácilmente accesibles a la inmensa mayoría mientras que otros quedaban reservados a especialistas. Así, los conocimientos geográficos se ampliaron ciertamente en la época helenística, en parte gracias a las conquistas de Alejandro. Estas conquistas proporcionaron también un sentimiento mayor de unidad del mundo habitado, incluso si las diferencias entre griegos y bárbaros permanecieron claramente percibidas. Con el desarrollo de la cartografía surgió la idea de producir no un mapa vago del mundo, sino un mapa determinado por coordenadas precisas. Aunque los progresos técnicos fueron lentos, el control sobre ellos aumentó al menos en ciertos dominios, como la agricultura, la construcción naval y la navegación o las

Los desarrollos en astronomía, en especial, condujeron a una mejor apreciación de las dimensiones minúsculas de la Tierra en relación con la esfera de las estrellas fijas –tema sobre el que Aristóteles ya había atraído la atención. Aunque ningún modelo destinado a explicar los movimientos del Sol, de la Luna y de los planetas hubiese sido completamente satisfactorio para los astrónomos, se reconocía que estas teorías proporcionaban un marco general adecuado para comprender estos movimientos, por ejemplo sus principales periodicidades, y con frecuencia proporcionaban resultados aceptables en lo referente a la trayectoria de los cuerpos celestes, tanto en latitud como en longitud. Por otra parte, en el siglo 11 a.C., Hiparco alcanzó a descubrir la precesión de los equinoccios, el lento movimiento retrógrado de los puntos equinocciales en relación con las estrellas fijas. Sin embargo, como se ha dicho (cf. «Observación e investigación»), esta idea fue rechazada por la mayor parte de los sabios, por no hablar de las personas corrientes. No se debe olvidar tampoco qué es lo que podía motivar a los investigadores, especialmente a los astrónomos: no querían solo proporcionar buenas explicaciones científicas, también intentaban mostrar la belleza, el orden del cosmos, la prueba que proporciona de un diseño divino benévolo. Además, el estudio de los astros no se circunscribía a sus movimientos, también se ocupaba de analizar su posible influencia sobre los acontecimientos terrestres, una disciplina que podía ser tan erudita y elaborada como la construcción de modelos astronómicos.

La ciencia griega terminó por elaborar una visión de mundo que contrastaba fuertemente con lo que se admitía comúnmente en la época arcaica y al comienzo de la época clásica. La Tierra es esférica y no plana, es minúscula en relación con el Universo. Incluso si muchos siguieron creyendo que ocupaba el centro, algunos lo negaban; Aristarco decía que ese era el lugar del Sol. Se podría establecer el mapa del mundo habitado utilizando los métodos cartográficos creados por matemáticos. Explicaciones causales de un gran número de fenómenos extraños eran en

principio posibles, incluso para los terremotos, el trueno y el rayo. Se podían clasificar y analizar las especies botánicas y animales; se terminó por comprender bien la anatomía del cuerpo humano así como numerosos procesos fisiológicos. Se estudió la evolución de un gran número de enfermedades, incluso si no existían remedios eficaces para la mayor parte de las situaciones de gravedad.

Los éxitos de la ciencia griega, como tenemos por costumbre llamarlos con la ventaja de la distancia, fueron considerables y su impacto sobre las actitudes de los personajes comprometidos en la investigación sobre la naturaleza fue profundo. Aunque se hayan subrayado con frecuencia las dificultades de la tarea, la posibilidad de comprender se levantó como un objetivo magnífico, y la investigación sobre la naturaleza se consideró incluso como una de las actividades supremas a las que se podía dedicar el hombre. Quienes veían en el cosmos un diseño y la obra de la providencia considerarían en ocasiones su estudio como un acto piadoso, como el verdadero medio de apreciar lo divino, incluso si su propia noción de lo divino difería notablemente de las ideas más tradicionales.

Sin embargo, el número de los que, en cada generación, estaban al corriente de estos desarrollos intelectuales, tan pocos como fuesen, fue siempre infimo. No existía un cuadro institucional o educativo para difundir los descubrimientos hechos por los sabios, ni tan siquiera para garantizar su transmisión. Las posibilidades de estudio que ofrecían la Academia de Platón, el Liceo de Aristóteles, el Museo y la Biblioteca en la Alejandría de los Tolomeos estuvieron siempre reservadas a un pequeño número de privilegiados. Para la mayoría de los griegos, lo que caracteriza esencialmente su actitud hacia el mundo en el que vivían, no es el sentimiento de ser criaturas humanas que forman parte de una naturaleza que podía estar sometida a una investigación; ellos conservaban de sí mismos la imagen más tradicional de seres que se definían por oposición a dioses personales y con frecuencia caprichosos.

Geoffrey E. R. Lloyd

### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

CORNFORD, Francis Macdonald, Principium Sapientiae. The Origins of Greek Philosophical Thought, Cambridge, 1952 (versión española, Principium Sapientiae. Los Orígenes del Pensamiento Filosófico Griego, Visor, Madrid, 1988).

Furley, David, J., *The Greek Cosmologists*, vol. I, Cambridge University Press, Cambridge, 1987.

 Cosmic Problems, Cambridge University Press, Cambridge, 1989.

GUTHRIE, W. K. C., A History of Greek Philosophy, 6 vols., Cambridge University Press, Cambridge, 1962-1981 (versión española, Historia de la Filosofia Griega, 6 vols., Gredos, Madrid, 1988-1993).

JAEGER, Werner, The Theology of the Early Greek Philosophers, Clarendon Press, Oxford, 1947 (versión española, La Teología de los Primeros Filósofos Griegos, FCE, México, 1977).

KIRK, G. S., RAVEN, J. E., y SCHOFIELD, Malcolm, The Presocratic Philosophers, Cambridge University Press, Cambridge, 2.ª ed., 1983, (versión española, Los filósofos presocráticos: Historia crítica con selección de textos, 2.ª ed., Gredos, Madrid, 1987).

Koyré, Alexandre, *Du monde clos à l'univers* infini, PUF, París, 1962.

LLOYD, Geoffrey E. R., *Methods and Problems* in *Greek Science*, Cambridge University Press, Cambridge, 1991.

Sambursky, S., *The Physical World of the Greeks*, Routledge, Kegan Paul, Londres, 1956 (versión española *El Mundo Físico de los Griegos*, Alianza, Madrid, 1990).

— The Physical World of Late Antiquity, Routledge, Kegan Paul, Londres, 1962 (versión española, El Mundo Físico a Finales de la Antigüedad, Alianza, Madrid, 1990).

Vernant, Jean-Pierre, Mythe et pensée chez les Grecs. Etudes de psychologie historique. Nouvelle éd. revue et augmentée, París, 1985 (versión española de la 1.ª edición, Mito y Pensamiento en la Grecia Antigua, Ariel, Barcelona, 1973).

VIDAL-NAQUET, Pierre, Le Chasseur noir: formes de pensée et formes de société dans le monde grec, Maspero, París, 1981 (versión española, Formas de Pensamiento y Formas de Sociedad en el Mundo Griego. El Cazador Negro, Península, Barcelona, 1983).

VLASTOS, Gregory, *Plato's Universe*, Clarendon Press, Oxford, 1975.

REMISIONES

Astronomía Geografía Cosmología Teorías de la religión

### MITO Y SABER

I an lejos como nos remontemos en la Grecia antigua, los saberes humanos, prácticos o teóricos, encuentran su origen último en los dioses. Los esfuerzos que se desarrollaron en el transcurso de los siglos para enraizar este saber en la observación y para confirmarlo a través de experimentos no llegaron nunca a romper esa relación que incluso tuvo la tendencia, al final de la Antigüedad, a hacerse cada vez más poderosa.

#### EL MITO

En la Grecia antigua, hasta Platón, el término sopbia puede recibir cualquier contenido en la medida en que la sophia no está vinculada con ningún contenido particular en el mundo sensible. Ser sophos consiste en dominar la actividad propia, dominarse a sí mismo y dominar a los otros; es por ello que se pueden denominar como sophos el carpintero, el piloto de una embarcación, el médico, el dirigente político, el adivino y sobre todo el poeta. Ahora bien, los que están dotados de este saber lo remiten a una divinidad que habría revelado su secreto o que incluso les habría inspirado. Todo saber procede por lo tanto de un modo y otro de la divinidad, ya se trate del saber común compartido por todos los integrantes de la misma comunidad, o de un saber particular que remite a una habilidad técnica dada.

Cuando Platón estima que el poeta se dedica esencialmente a la imitación que le permite representar en el discurso que compone toda clase de actividades, como si él mismo fuese su promotor, hace de Homero el «maestro» de Grecia, la autoridad suprema en el dominio de la virtud, de las leyes e incluso de las técnicas (*La República*, X 606e-607a). Pero si Platón concede a Homero semejante importancia es para denunciar mejor su influjo nefasto en el plano educativo. En todo caso el hecho es que para la mayoría de los griegos de la época clásica Homero, y todos los demás poetas, eran considerados como los agentes de transmisión del saber compartido por el conjunto de los griegos sobre lo que consideraban como su pasado o sobre lo que generalmente admitían como valores positivos.

Las Musas proporcionan a los poetas la inspiración, además de concederles una competencia poética constante, les aportan una ayuda temporal con ocasión de tal o cual representación. La descripción de Demodoco en la *Odisea* muestra que las Musas ayudan sin descanso al poeta: «[...] y que se vaya a buscar a nuestro aedo divino, ordena Alcinoo, nuestro Demodoco al que la diosa [la Musa] ha hecho un cantor sin rival, cualquiera que sea el tema sobre el que se vuelca su corazón». Pero la Musa inspira también a Demodoco en momentos precisos: «Cuando hubo satisfecho la sed y el hambre, el aedo al que la Musa inspiraba se levantó». Esta ayuda, constante o excepcional, que los poetas reclaman con sus invocaciones y que se podría representar como una dependencia con respecto a una fuente distinta que la de la consciencia, actúa en dos dominios; cognitivo y pragmático. La Musa concede al aedo un conocimiento relativo a las cuestiones de las que va a hablar y una autoridad sobre el auditorio al que se dirige.

En sus invocaciones a las Musas, que son hijas de Zeus y de Mnemosyne (Memoria), Homero solicita la revelación de información. Así ocurre en la invocación que abre el catálogo de las naves (*Ilíada*, canto II): «Y

ahora decidme, Musas habitantes del Olimpo, pues vosotras sois diosas que, presentes en todas partes, sabéis todo, mientras que nosotros no escuchamos más que un ruido y no sabemos nada. Decidme pues quiénes eran los guías, los jefes de los dánaos. La urgencia de la invocación se impone. Siguen en efecto doscientos sesenta y seis versos que evocan veintinueve flotas que describe el poeta proporcionando el origen geográfico de cada una de ellas y el nombre de su comandante.

Mientras que Homero pide a las Musas que le concedan un conocimiento relativo al pasado, conocimiento que se opone a la ignorancia, Hesíodo, en la *Teogonía*, las considera como garantes de la verdad y del error, pues permiten acceder a un conocimiento verdadero y escapar a un conocimiento falso. También Píndaro proclama que tiene gracias a las Musas un saber particular, del mismo modo que Íbico y Baquílides. Y, todavía más que Hesíodo, insiste en la veracidad de este saber, profundamente consciente de que la poesía puede transmitir también la falsedad (Olímpicas, Nemeas).

Cualesquiera que sean sus relaciones con la verdad, el conocimiento que las Musas dispensan a los poetas procede así pues de la Memoria (Teogonía). Es por ello que con tanta frecuencia se considera a Mnemosyne como la madre de las Musas. Ya en la Ilíada las musas aparecen puestas en relación con la memoria, lo que prueba la antigüedad de esta creencia. ¿Pero cuál es la naturaleza de la memoria que interviene en la poesía? Se ha querido interpretar como un don de videncia. La cosa es cierta en Platón, pero no en Hesíodo o en Homero, en donde no es el aedo quien ve los acontecimientos del pasado evocado, sino las Musas, que le transmiten sus conocimientos y que por lo tanto no le conceden el don de ver directamente lo que cuenta. ¿Pero qué ven las Musas? En una civilización de la oralidad tal como se diseña en la *Ilíada* y en la Odisea y de la que están cercanos los poetas antiguos, la memoria sirve sobre todo para inmortalizar la gloria de los miembros más eminentes de un grupo humano. El poeta tiene por tarea la de transmitir lo que un grupo humano ha decidido conservar en recuerdo de su pasado; dicho con otras palabras, es la sociedad que se hace ver a sí misma en la composición poética.

Desde un punto de vista técnico, la memoria también es el instrumento del que se sirve el poeta para componer el poema que recita: en el marco de la epopeya el poeta debe tener en su cabeza un amplio sistema de fórmulas y de grupos de palabras que utiliza para dar forma a grandes bloques de su obra. Concebida de este modo la inspiración ya no es, como en Platón, inconciliable con las técnicas puestas a punto por los poetas pues proporciona el propio material sobre el que se aplica la maestría del poeta.

El saber del poeta, considerado desde el punto de vista restringido de la técnica de comunicación cuyo dominio perfecto implica, aparece como un saber especializado en comparación con el saber propio del adivino, el legislador, el político y los *demiourgoi* (las personas con oficios) en general.

Para el conjunto de los griegos las tres Moiras (personificaciones de la moira, la parte de vida otorgada a cada ser humano) hijas de Zeus y de Temis [= la Justicia cósmica], regulan la vida de cada mortal desde su nacimiento hasta su muerte y las tres hermanas, Átropos, Cloto y Láquesis se reparten esta tarea hilando, enrollando y cortando el débil hilo de una existencia individual. Zeus como dios supremo posee ciertamente una presciencia universal, pero no puede cambiar el curso del destino. El hecho de que el pasado, el presente y el futuro se encuentren inexorablemente fijados por el destino, hace posible el ejercicio del arte del adivino que tiene que contar con la benevolencia de los dioses.

Adivinos y profetas, sibilas y oráculos no dejaron de intervenir en la vida religiosa griega, cosa que explica por qué el oráculo délfico de Apolo conoció una celebridad sin parangón en el mundo antiguo. Por otra parte, los términos que designan el presagio de observación son numerosos e instructivos puesto que seguidamente sirvieron para conformar el vocabulario de los diversos dominios del conocimiento. El signo adivinatorio, cualquiera que fuese, se podían llamar semeion, es decir, literalmente el «signo», cuya interpretación exigía por parte del adivino o de sus ayudantes los exegetas o los profetas, conocimientos y técnicas apropiados.

Se trate o no de oráculos apolíneos, la consulta a los dioses obedecía a cierto número de reglas que se elaboraron sin duda en una fecha remota que otorgaron por todas partes regularidad y eficacia a la práctica adivinatoria. En un principio Apolo no daba sus oráculos en Delfos más que una vez al año pero,

con el paso del tiempo, sus consultas pasaron a ser mensuales, incluso si algunos piensan que se interrumpían durante los tres meses del invierno, cuando el dios dejaba a su pueblo. La cuestiones podían ser planteadas por una comunidad, por una ciudad o por un individuo. Previamente se exigía el cumplimiento de estrictas reglas de purificación: nadie podía presentarse ante la divinidad sin haberse quitado sus manchas. Y con frecuencia las respuestas de la Pitia precisaban la explicación de los intérpretes.

Con este saber adivinatorio que se ocupa no sólo del futuro sino también del presente y del pasado sea de un grupo humano sea de un individuo, se vinculan con naturalidad el saber del legislador y el saber del político.

La organización futura de la vida de una sociedad mediante el establecimiento de un código legislativo, su gestión actual por la adopción de medidas que comprometen el porvenir en tal o cual tema, y el conocimiento del pasado que permite explicar tal o cual catástrofe, son cosas tan importantes y tan delicadas que los griegos siempre las percibieron como necesitadas de la garantía de una intervención divina.

Para toda una tradición mítica, el ejercicio de la justicia es solidario de la práctica de ciertas formas de prácticas adivinatorias y en particular de la consulta incubatoria. Minos, que va a consultar a Zeus cada nueve años en una caverna del Monte Ida en la que el dios lo había criado, es el prototipo de este rey; pasa por haber sido el primero en civilizar a los cretenses, reinando sobre ellos con justicia y dulzura y en haberles dado leyes excelentes. Las afinidades del poder político con las formas o los procedimientos adivinatorios son por otra parte muy frecuentes: en Tebas (Pausanias, IX, 26, 3) y en Esparta (Heródoto, VI, 57), las casas reales conservan cuidadosamente oráculos que tienen una gran importancia para la gestión de los asuntos públicos.

Incluso cuando el personaje real cedió definitivamente su lugar y sus poderes a funcionarios públicos, se mantiene la costumbre de recurrir en ocasiones a los procedimientos adivinatorios. Para toda una tradición, diferentes formas de poder político y ciertas prácticas judiciales se fundamentan esencialmente en un saber de naturaleza mántica.

La vida de los individuos y la de un grupo humano están entrecortadas por crisis que cuestionan el orden habitual de las cosas. Por lo tanto es necesario recurrir a «especialistas» que permitan sino salir de esas crisis al menos tratarlas y comprenderlas mejor.

En el dominio religioso, el papel de la iniciativa privada esta claramente relacionado con el estado de la sociedad, que se había desarrollado hacia el siglo vi-v a.C. Los Misterios fueron los ritos de iniciación de carácter voluntario, personal y secreto que pretendían un cambio espiritual por medio de una experiencia de lo sagrado.

Los Misterios son una forma de religión personal, que depende de una decisión individual y que pretende una salvación conseguida mediante la intimidad con lo divino. Esta búsqueda más profunda del más allá no debe dejar de lado lo que está más cercano y es más evidente. Otra forma de religión personal, elemental, ampliamente extendida y próxima tuvo que constituir el trasfondo de la práctica de los misterios: se trata de la práctica de los votos. Los que están enfermos, en peligro o en la necesidad o, a la inversa, los que alcanzan cierto bienestar, hacen promesas a los dioses y los honran ofrendándoles dones de valor más o menos grande. Este fenómeno es tan corriente que raramente se debate en profundidad. La práctica de los votos se puede considerar como una estrategia importante de los hombres para afrontar un porvenir incierto u hostil.

Parece que al menos hubo tres formas importantes de organización en la práctica de los Misterios: un clero adscrito a santuarios (Eleusis, Samotracia), una asociación de iniciados perteneciente a una especie de comunidad e individuos itinerantes, practicantes o personajes carismáticos. Esta figura aparece en la Antigüedad clásica bajo los rasgos de Empédocles, aunque se ha estudiado sobre todo en el marco de la Antigüedad tardía en personajes como Apolonio de Tiana o Alejandro de Abonuteicos y que tiene su representación en el mito griego con Melampo, Calcas y Mopso.

En la Grecia antigua incluso los saberes artesanales se consideran como dones divinos y al menos de este modo siempre aparecen relacionados con la divinidad. Esta relación, que no es de naturaleza didáctica, actúa en varios registros. Se trata en primer lugar de hacer remontar a una divinidad que se convierte de esta forma en un «prototipo» el origen de tal o cual técnica, considerada de un

modo general: la metalurgia, la cerámica, etc. Se trata también de hacer de esta divinidad la guardiana de los secretos de un grupo de especialistas que quieren conservar la exclusiva de los procedimientos que ejecutan, como esos metalúrgicos que en Rodas dedican un culto a los Telquines y en Lemnos a los Cábiros. Se trata por último se asegurar que las técnicas sean eficaces. En el momento de la cocción, el alfarero dirige una plegaria a Atenea. Le pide que «extienda su mano sobre el horno». La diosa le indicará en el momento oportuno, cuando los recipientes estén cocidos en su punto, cuando el barniz esté bien brillante. La diosa también interviene alejando del horno una tropa de demonios de nombres evocadores: el Hendidor, el Cascador, el Inextinguible, el Estallador.

Hefesto y Atenea son las dos divinidades más típicas en este dominio. En la *Ilíada* Hefesto aparece en primer lugar como el copero de los dioses, como un señor de los metales y de los talismanes y, sobre todo, como un señor del fuego, elemento con el que casi se identifica.

Ciertamente Hefesto es señor del fuego, pero no de cualquier fuego. Se trata esencialmente del fuego técnico, del que sirve para llevar a cabo los trabajos artesanales y no del fuego del hogar que es el dominio de Hestia, ni del fuego del cielo, es decir, del rayo de Zeus. Hefesto es el señor solo de una especie de fuego técnico, es el que sirve para el trabajo de los metales. En efecto, el fuego que cuece la tierra está, ante todo, reservado a Prometeo debido muy probablemente al hecho de que es un «Titán», nombre que deriva de titanos, la «cal viva», formada de tierra y de fuego (Aristóteles, Meteorológicas, 4, 11, 389a-28). Por otra parte Hefesto no trabaja más que metales nobles: oro, plata, bronce, etc. El trabajo del hierro que sirve para fabricar los instrumentos de la vida cotidiana es el propio de los Dáctilos (los Dedos), que también tienen como nombres propios Akmón (el Yunque), Damnameneo (el Domador, es decir el Martillo) y Celmis (tal vez la Fundición). Se llega incluso a atribuir la invención de la metalurgia a los Dáctilos del Ida en Frigia, en donde el trabajo del hierro se remonta a tiempos muy antiguos. Ahora bien, en los Dáctilos, como por lo demás también en Hefesto, la metalurgia es indisociable de la magia: los Telquines, demonios de Rodas asociados con las focas,

y los Cábiros, originarios de Lemnos, asociados con los cangrejos.

Por ello Hefesto aparece como el dios de los vínculos por excelencia. Como metalúrgico puede a la vez hacer y deshacer vínculos materiales. Pero su acción es sobre todo mágica y es con vínculos inmateriales con los que habitualmente encadena a sus víctimas: especialmente a Hera, a la que inmoviliza sobre un trono (Platón, *La República*, II, 378) y sobre todo a Ares y a Afrodita cuando los descubrió en flagrante delito de adulterio y a los que prende en la trampa de una red de mallas invisibles (Odisea, VIII). Pero si tiene el poder de vincular, Hefesto también tiene el poder de desvincular. Libera a su propia madre, gesto que le permite regresar al Olimpo. Pero Hefesto es sobre todo célebre por poner en movimiento y, por lo tanto, de cierta manera, por desencadenar a seres en principio inmóviles. Hefesto tiene en efecto a su disposición a dos sirvientes de oro que se ocupan en su taller como seres vivos: los fuelles de su forja se mueven sin que necesite manejarlos y fabrica trípodes autómatas (Ilíada, XVIII).

Sola o asociada con Hefesto, Atenea ocupa como él un lugar fundamental entre las divinidades técnicas. A través de la multiplicidad de sus aspectos –diosa guerrera armada con la lanza y la égida, protectora de los carpinteros, señora de los atalajes y piloto del navío, patrona de los tejedores y de los alfareros, inventora del arado- Atenea pone en obra, cualquiera que sea el dominio en el que interviene, las mismas cualidades de habilidad manual y de inteligencia práctica, de esta inteligencia que le viene directamente de su madre Metis, la esposa a la que engulle Zeus queriendo asimilar de ese modo su sustancia. La Atenea que protege e instruye a los artesanos aparece generalmente bajo los rasgos de una divinidad serena y familiar, incluso si no tolera verse sobrepasada por una rival. De este modo la imprudente Aracne ve como su obra demasiado perfecta acaba desgarrada por la diosa y es transformada en araña (Ovidio, *Metamorfosis*, VI).

Al lado de estas dos grandes divinidades técnicas de su panteón, la mitología griega conoce una serie de héroes que destacan por su destreza, como Ulises, y a veces tienen el título de «primer inventor», como Epeyo, Palamedes, Dédalo. Todos estos mortales destacan al menos tanto por sus cualidades inte-

lectuales como por su habilidad práctica. Este es el caso de Dédalo, prototipo del artista y del artesano, cuya genealogía revela el doble aspecto de la personalidad modelo del artesano.

### El desvío por la razón

El siglo vi a.C. asiste a una serie de ataques llevados a cabo contra las creencias religiosas y las prácticas mágicas en nombre de un pensamiento especulativo que se basa especialmente en los conceptos de «naturaleza» y de «causa» y que se considera en cierta medida atento a la observación.

Para los médicos y para otros especialistas, la «naturaleza» (physis) implica una regularidad inmanente de la relación causa-efecto. Por lo tanto está excluida la invocación a una intervención divina «sobrenatural», más o menos trascendente, que viniese a romper la regularidad de esta relación. En esta perspectiva, la invocación a las divinidades se ve sustituida por la observación que permite descubrir la relación de causa a efecto y por una verificación experimental que permite asegurar su regularidad, pero de un modo muy rudimentario.

En el siglo vi, en Jonia, se procede a interrogarse pues sobre la «naturaleza» buscando dar cuenta del estado actual de las cosas y describir el proceso total de constitución del mundo, del hombre y de la sociedad sin hacer referencia a las divinidades tradicionales.

Con la excepción de Gorgias que escribió un tratado *Sobre la Naturaleza (Peri physeos)* en donde atacaba irónicamente a Zenón y por tanto a Parménides, los sofistas no escribieron ningún trabajo específico y su pensamiento parece haberse concentrado sobre el lenguaje y las instituciones humanas. Pero, al utilizar esta técnica discursiva nueva a la que se da el nombre de «retórica», van a disputar a los poetas el honor de transmitir un saber universal: sophiste deriva de sophos. Yendo de ciudad en ciudad y haciendo pagar muchas veces un precio muy caro por sus enseñanzas muy estrechamente vinculadas a la técnica oratoria, estos nuevos señores del discurso tuvieron en ocasiones un considerable éxito, que explica la ambición política que animaba a algunos de sus discípulos. Entre ellos, Protágoras, Gorgias, Pródico de Ceos y sobre todo Hipias. Es a él a quien Platón describe con tanta viveza en el *Hipias*  menor y que representa de la mejor forma el ideal del saber enciclopédico, un saber que equivale a un arte que ya no tiene nada que ver con los dioses. El término techne (arte) designa en la Grecia antigua una práctica que se distingue de la del no especialista por una estabilidad que depende de la codificiación de reglas establecidas al término de un razonamiento causal, y cuya producción puede ser objeto de una evaluación racional.

Paralelamente a estas tentativas de explicación universal se van a desarrollar y van a reivindicar su autonomía cierto número de saberes particulares que utilizan una argumentación elaborada, que se vuelven hacia la observación y que en ciertos casos hacen intervenir la verificación.

La posición del autor de la *Enfermedad Sa*grada (final del siglo v), ilustra bien el cambio de actitud que tiene lugar entonces en la antigua Grecia.

En efecto, por una parte utiliza una argumentación que no será codificada hasta más tarde por obra de Aristóteles y después por los estoicos. Por otra parte está convencido de que la «naturaleza» implica cierta regularidad de la causa y del efecto, que se detecta por medio de la observación y que es «controlable» por medio de la verificación, además rechaza toda intervención divina susceptible de alterar esta relación. Como todo lo que es natural, las enfermedades tienen causas que el médico debe ser capaz de determinar si quiere curarlas. Esta actitud será compartida por la mayor parte de los autores de la colección hipocrática.

A partir del siglo v y tal vez desde Alcmeón, parece que se practicó la disección. Algunos autores del corpus hipocrático y después Aristóteles, sobre todo, atestiguan esta práctica. Pero, para que se generalice y proporcione resultados interesantes será necesario esperar a Herófilo y Erasístrato (siglo III a.C.), que emprendieron la tarea de establecer distinciones fundamentales entre los nervios y los restantes tejidos y entre las diferentes clases de nervios. La historia de la disección muestra con claridad cómo se llega a aplicar con resultados una técnica empírica a los problemas anatómicos y fisiológicos. Pero dos obstáculos retrasaron esta evolución: el asco y la repugnancia (Aristóteles, Partes de los animales, 645 a28 ss.), y el hecho de que una disección lograda exija no solo paciencia, minucia y habilidad manual,

sino también y sobre todo una noción clara de qué es lo que hay que buscar.

Sobre todo no hay que olvidar nunca que la ciencia y la filosofía griegas se desarrollaron en un mundo en el que los reflejos del pensamiento tradicional no habían desaparecido en su totalidad. Por ejemplo, mucho después del siglo v, la medicina de los templos y la influencia de los curanderos y de los purificadores prosperaron y conocieron incluso cierta expansión. Además dos rasgos permitían aproximar la medicina «racional» de la medicina de los templos. Los sacerdotes recurrían a medicamentos, a prescripciones dietéticas y a la flebotomía. Por su parte algunos médicos «racionalistas» empleaban en ocasiones los mismos términos, por ejemplo «purificación», que tenían una utilización análoga en un contexto religioso.

La reunión y el registro de informaciones sobre las partes conocidas del mundo habitado constituyeron un campo en el que la investigación se practicó desde una época antigua. Se atribuía a Anaximandro la realización del primer mapa de la Grecia antigua. Pero es Hecateo de Mileto quien inaugura verdaderamente esta tradición que tuvo sus continuadores con Heródoto y Tucídides para culminar con Hiparco, Posidonio, Estrabón y Tolomeo, que describieron la generación de todo y en primer lugar de los dioses a partir del caos.

Heródoto llega incluso a formular las razones que le permiten oponer sus discurso a los relatos de los poetas. Funda la validez de su discurso en dos criterios: lo que ha observado personalmente y, en este caso, habla de opsis y de gnome (II, 99 1); y lo que conoce gracias a informadores a los que a escogido y entonces habla de bistorie, palabra que implica la idea de una cuestión planteada a un testigo ocular, y esto incluso cuando ocurre que sus informantes dependan de tradiciones exclusivamente orales. Por su parte Tucídides es más exigente en la elección de sus fuentes, sin por lo tanto separar radicalmente la opsis de la akoe (Historia de la Guerra del Peloponeso, I, 20-22). No considera seguros más que los acontecimientos a los que asistió y aquellos de los que sus contemporáneos fueron testigos cuando el informe que proporcionan resiste al examen al que se somete; por el contrario considera como inciertos los hechos que le llegan por rumores, en la medida en que, no habiendo podido recogerlos por la boca de un informante cualificado, no ha podido plantear directamente las cuestiones precisas a este informante: cosa que no le impide considerar a Minos como un personaje histórico (I, 4).

Con anterioridad a Platón las matemáticas griegas son muy heterogéneas, si nos fiamos de informaciones dispersas que se encuentran en los *Elementos* de Euclides que no se compilarán hasta dos siglos más tarde. Las preocupaciones en este dominio se subdividen en cuatro grandes ramas: 1) la teoría de los números: división de los números en pares e impares, estudios de ciertas proposiciones elementales relativas a esta división, clasificación de los números «figurados», generación de estos números con ayuda del gnomon; 2) la geometría métrica, que se preocupa especialmente de resolver los problemas de medida como son calcular el área de diversas superficies planas; 3) la geometría no métrica, representada especialmente por diversos trabajos sobre tres grandes problemas: la cuadratura del círculo, la trisección del ángulo y la duplicación del cubo; 4) la aplicación de las matemáticas a la teoría musical.

Pero parece que la práctica de las matemáticas no tuvo una influencia decisiva en lo referente al método de argumentación, por una parte permitiendo la elaboración de las nociones de demostración y de hipótesis y, por otra, estimulando el interés que tiene el problema de los principios fundadores. Se puede ir todavía más lejos y considerar que el uso de las matemáticas en el dominio de la música y en el de la astronomía había planteado esta cuestión: ¿cómo es que el mundo sensible puede ser comprendido y sobre todo transformado con la ayuda de un instrumento como son las matemáticas que no representan nada sensible? Por otra parte, la astronomía presentaba una particularidad sorprendente: la posibilidad de transformar las irregularidades aparentes, pero menos importantes que en el mundo sublunar, en regularidades perfectas con ayuda de las matemáticas que están en la cima de la ciencia; cosa que se podía considerar como la manifestación de la divinidad en lo sensible.

La astronomía presenta un interés muy especial pues en ella se entrecruzan la teoría, que implica el uso de las matemáticas y más precisamente de la geometría, y la observación. Fue en el siglo v cuando comenzó a desarrollarse esta clase de investigación por obra de Metón y de Euctemón. Pero hubo que esperar a Eudoxo, que habría frecuentado la Academia de Platón, para tener una primera solución del conjunto de los problemas del movimiento de los planetas, solución que implicaba la teoría de las esferas concéntricas, teoría retomada y modificada más tarde por Calipo y por Aristóteles.

El modelo epicíclico utilizado por Hiparco para dar cuenta del movimiento del Sol y de la Luna y después adaptado por Tolomeo, representa el mejor ejemplo de una teoría que combina el rigor matemático con observaciones empíricas serias. En todo caso Tolomeo muestra más confianza en el aspecto matemático de su teoría que en su fundamento empírico. La dificultad de efectuar observaciones exactas, la escasa fiabilidad de los instrumentos, la falta de unidades de medida universales y la ausencia de un sistema numérico de fácil utilización no bastan para explicar semejante actitud. En astronomía como en disección, las observaciones servían la mayor parte de las veces para ilustrar, para exponer teorías, más que para ponerlas a prueba.

Por otra parte, tal como lo testimonia el autor de *Epinomis*, que remite los orígenes de la astronomía a la observación del cielo por los egipcios, los babilonios y los sirios, las motivaciones de los sabios eran complejas y en ellas se mezclaban la astrología y la astronomía. Para la mayor parte de los investigadores el estudio de los astros permitía no sólo hacer previsiones sobre los movimientos de los cuerpos celestes sino también y en el mismo plano hacer predicciones sobre los acontecimientos terrestres.

#### EL REGRESO AL MITO

La fuerza de la ciencia griega reside esencialmente en sus técnicas formales dialécticas y demostrativas; en efecto, los griegos desarrollaron un esfuerzo considerable para desarrollar un sistema axiomático y para utilizar las matemáticas como instrumento privilegiado con el fin de comprender los fenómenos naturales. También lograron progresos considerables en el método empírico, tanto en el dominio de la investigación como en el de la práctica; la historia y la geografía son los primeros dominios en los que se practicó una recolección cuidadosa y ex-

haustiva de informaciones, pero esta práctica se extendió con rapidez al dominio médico.

Sin embargo, todo ello no iba sin debilidades. La búsqueda de la verdad en el interior de un sistema axiomático que utilizaba un lenguaje matemático suponía en ocasiones como contrapartida una ausencia de contenido empírico. Además, se invocaban «testimonios» y «experiencias» con más frecuencia para corroborar una teoría que para ponerla a prueba. En resumen, parece que fue el debate competitivo, el *agon*, el que finalmente proporcionó un marco en el que se desarrollaron las ciencias de la naturaleza en la Grecia antigua.

Este debate competitivo en el plano intelectual hizo posible, en la antigua Grecia, la aparición y la evolución de nuevos tipos de saberes que, de rebote, favorecieron un cuestionamiento radical del discurso poético. En efecto, hasta ese momento sólo se consideraba el lado positivo de la actividad poética. Pero, a partir del momento en que el poeta ya no responde a las expectativas de un público seguro en su certidumbre al que se dirigía, fue sobre el lado negativo de su actividad sobre el que se quiso insistir, para acusarlo. El poeta era el hombre no ya de un aparecer necesario, sino de un parecer engañoso e inmoral.

La mayor parte de los saberes particulares se desarrollaron sin que los sabios experimentasen la necesidad de un recurso al mito, a diferencia de los «historiadores» y sobre todo de los «filósofos», cuya actitud con respecto a los mitos estuvo marcada por una ambivalencia muy grande: fabricaban mitos nuevos o interpretaban los antiguos para hacerlos suyos de una forma mejor.

Ningún filósofo fue tan radical como Platón, que condenó sin apelación los mitos tradicionales y rechazó todo recurso a la interpretación alegórica. Paradójicamente, sin embargo, el pensamiento filosófico de Platón pone sus raíces en los mitos, incluso si ya no son los mitos tradicionales. La doctrina de las Formas encuentra su fundamento en la reminiscencia que, en el Menón, está explícitamente relacionada con una creencia religiosa. Todo el dominio del alma pertenece al mito y lleva a Platón a fabricar nuevos mitos escatológicos, al final del *Gorgias* y de La República, en el Fedro y las Leyes. Por último, cuando quiere evocar el origen del Universo, del hombre y de la sociedad,

Platón recurre al mito, por ejemplo en el *Ti*meo y en el *Critias*.

A diferencia de Platón, la mayor parte de los filósofos y de los historiadores intentaron más bien «salvar los mitos» tradicionales al querer encontrar bajo su sentido literal, que podía resultar chocante en el plano moral o que podía parecer ridículo en el plano científico, un sentido profundo conforme con las doctrinas más recientes en el dominio de la moral, de la psicología e incluso de la física. Con mucha frecuencia, se trataba de traducir a un vocabulario filosófico los elementos míticos más importantes o los más insólitos. Este tipo de exégesis recibió varias denominaciones en el transcurso de los siglos, entre ellas la de «alegoría», que consideraciones de tipo exclusivamente práctico invitan a mantener en la medida que no sea necesaria una gran precisión.

Habiendo recibido su impuso en el siglo vi a.C., la interpretación de los mitos, ampliamente practicada en la época de Platón y de Aristóteles, conoció su desarrollo pleno con los estoicos que practicaron no solo una interpretación moral, asociando las divinidades a la virtudes, una interpretación psicológica, asociando las divinidades a las facultades, y una interpretación física, asociando las divinidades a los elementos o a los fenómenos naturales, sino también una interpretación histórica, inspirada por Evhemero, para quien las divinidades y los héroes eran seres humanos divinizados por los importantes servicios que prestaron al género humano.

La actitud de los estoicos con respecto a los mitos se vio contestada por los epicúreos y por los que se adscribían a la Nueva Academia, quienes se burlaron de la práctica consistente en reducir a los dioses a las realidades materiales comunes y triviales o a la condición de simples seres humanos, y que denunciaron la tendencia a hacer de los poetas antiguos bien historiadores bien filósofos que no saben que lo son.

Pero, a partir del siglo 1 a.C., se desarrolló una nueva corriente exegética que iba a responder a esta objeción asimilando los mitos con los misterios, según una argumentación como sigue. Los mitos y los misterios son dos

medios complementarios utilizados por la divinidad para revelar la verdad a las almas religiosas. Los mitos aportan esta revelación envuelta en hechos legendarios, mientras que los misterios la presentan bajo la forma de cuadros vivos. En este contexto, en el que se asocian religión, filosofía y poesía, el poeta se ve considerado como un iniciado al que se ha revelado una verdad que transmite de tal modo que reserva el acceso a ella al pequeño número de los que son dignos de conocerla. De ello deriva el empleo de un discurso codificado, de un discurso con doble sentido, que se inscribe en el ambiente de secreto, en donde todo se expresa mediante enigmas, por medio de símbolos, como en los misterios. En este contexto el poeta ya no es un simple filósofo que ignora su condición sino un teólogo que se las ingenia para transmitir con prudencia una verdad a la que la filosofía le permite un acceso directo.

Este convencimiento será compartido por los Neoplatónicos de los siglos v y vi d.C., que llevaron a cabo un esfuerzo gigantesco para establecer un acuerdo entre la doctrina platónica que consideraban como una «teología» y todas las demás teologías griegas y bárbaras. Con ellos se cierra el ciclo. El mito, al igual que la filosofía en general y la de Platón en particular, era portador de una única e idéntica verdad que había que encontrar en Platón, Homero, Orfeo, en los Oráculos caldeos indisociables de la teurgia, es decir, de la práctica de ciertas formas de magia.

El movimiento de péndulo que se acaba de describir constituye de hecho una ilustración del poder y de los límites de la razón. La razón es un instrumento maravilloso que permite deducir un gran número de proposiciones a partir de un número de axiomas restringido. Pero como estos axiomas son arbitrarios y no pueden fundarse en la razón, la razón permanece siempre dependiente de premisas y de valores que le son ajenos. De ello deriva la tendencia constante en el mundo griego a situar a los dioses en el origen de todos los saberes humanos, tanto teóricos como prácticos.

Luc Brisson

## ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

Brisson, Luc y Meyerstein, *Puissance et limites de la raison*, Les Belles Lettres, París, 1995.

Brisson, Luc, «Mythes, écriture, philosophie», en *La Naissace de la raison en Grèce*, Actes du congrès de Nice, Mai 1987, PUF, París, 1990, pp. 49-58.

— Introduction a la philosophie du mythe, vol. I: Sauver les mythes, Vrin, París, 1996.

— Platon, les mots et le mythes, 1981, La Découverte, Paris, Seconde édition, 1994.

Detienne, Marcel, Les Maîtres de vérité dans la Grèce archaïque, Maspero, París, 1967 (versión española, Los Maestros de verdad en la Grecia Arcaica, Taurus, Madrid, 1982).

LLOYD, Geoffrey E. R., Magic, Reason and Experience. Studies in the Origin and Development of Greek Science, Cambridge University Press, Cambridge, 1979.

MATTÉI, Jean-François, *Platon et le mirroir du* mythe, PUF, París, 1996.

PÉPIN, Jean, Mythe et allégorie (1958), Études augustiniennes, París, seconde édition, 1976.

# REMISIONES

Imágenes y modelos del mundo Física Historia Helenismo y judaísmo

# EL SER Y LAS REGIONES

# DEL SER

# DEFINICIÓN DEL CONCEPTO

La gran aventura intelectual de la filosofía griega se organiza fundamentalmente en torno a tres cuestiones que se presentan históricamente en el orden siguiente: «¿Qué es lo que existe?» «¿Cómo debemos actuar?» «¿Cómo podemos saber?» Estas cuestiones gobiernan las tres grandes partes de la filosofía, tal como se distinguieron por primera vez, al menos formalmente, por obra de Jenócrates, un discípulo de Platón: la física, la ética y la lógica.

No nos ocuparemos aquí más que de la primera, la cuestión del ser. Sería necesario poder definir el concepto que va a ocuparnos, cosa que tal vez no es tan imposible como parece puesto que en el contexto del pensamiento griego «el ser» se caracteriza con frecuencia por una calificación suplementaria, como «ser real», «ser verdadero» o también, si se lo traduce literalmente, «el ser siendo como ser. Que se distingue habitualmente de las cosas visibles, de su variedad, de su inconsistencia, de su continuo flujo, y viene a designar una realidad fundamental que puede, según las teorías, ser único o múltiple, finito o infinito, pero que en uno u otro sentido es permanente e inmutable. La manera más simple de concebir esta realidad de base es ver en ella una especie de substrato único, a partir del cual se despliega con todo la multiplicidad de las cosas que aparecen; pero progresivamente y por razones diversas y en ocasiones opuestas, ha sido necesario añadirle otros rasgos, tales como la unidad absoluta o por el contrario la multiplicidad infinita, la eternidad concebida sea como una duración indefinida sea como atemporalidad, la incorporeidad o por el contrario la corporeidad plena y entera, la racionalidad o por el contrario una actividad mecánica y ciega. El pensamiento griego ha manifestado una sorprendente capacidad para explorar todas las posibilidades teóricas abiertas por la reflexión sobre el ser, y es tan raro encontrar una doctrina real que no encuentre su lugar en el cuadro de las doctrinas posibles como imaginar una doctrina posible que no haya tenido su representante histórico. Sin embargo, podemos decir en resumen que «el ser» (on, o ousia) se convirtió paradójicamente en la filosofía griega en el punto de encuentro de todos los conceptos que se pueden utilizar para caracterizar a lo que idealmente se opone a lo que veremos entorno a nosotros y a lo que se refiere al mundo fluctuante en el que se desarrolla nuestra vida cotidiana. Por contraste con «el ser», esta última región se designará como la del «devenir» (genesis).

# La prehistoria del concepto

De un modo bastante natural la cuestión del ser se planteó en primer lugar en la forma más simple, la extraída más directamente de las prácticas materiales; Debe haber un constituyente único de lo que vemos en torno a nosotros, algo de lo que todas las cosas están hechas: ¿cuál es ese constituyente?». Los rasgos más sobresalientes de esta cuestión, que en cierto sentido es la primera cuestión «filosófica» (y también la primera cuestión «científica»), son los siguientes: 1) se presupone que las cosas no son como parecen ser, se excava un foso entre apariencia y realidad (especialmente porque si las apariencias cambiantes no eran llevadas por una realidad permanente, su aparición sería una incomprensible creación ex nibilo); 2) se presupone que las cosas múltiples son todas, en realidad, una sola cosa, o que provienen todas

de esa cosa (estas dos hipótesis están relacionadas de cierta manera: si todas las cosas tienen por origen una misma sustancia fundamental que fuese la única que existió inicialmente, nos vemos llevados, sin ser forzados en modo alguno, a suponer que las cosas nacidas de esta sustancia original están todavía ahora constituidas por ella).

La tradición atribuye el planteamiento de estas cuestiones a Tales y sus sucesores milesios a comienzos del siglo vi a.C. Sin embargo se admite en general que el pensamiento de Tales ha estado influenciado por la mitología griega anterior, como la de Hesíodo (especialmente por su concepto del Caos y de la separación de las diversas entidades salidas de él), quizás también por su familiaridad más o menos superficial con la mitología egipcia (en la que todas las cosas nacen de una especie de Nilo primordial). Pero también se puede pensar que un desarrollo lógico interno relacionaba entre sí la idea de una sustancia original única y la de un constituyente base de todas las cosas.

Es cierto que no se ve inmediatamente por qué no habría dos sustancias originarias, o cuatro, o treinta y seis. Una posible respuesta, que tal vez habría sido la de los milesios, consistiría en decir que si ya no se postula una sustancia primordial nos encontramos ante el deber de explicar por qué y cómo diversas sustancias entran en combinación para producir el mundo tal como lo vemos, de tal modo que el agente de esta combinación se convierte en un principio suplementario y tal vez en el principio verdaderamente primero.

Tales, el primero de los milesios, había escogido el agua para hacer de ella su sustancia original, por razones particulares que no es necesario desarrollar aquí. Pero no sabemos con claridad si pretendía afirmar que todas las cosas proceden del agua un día u otro, o bien (de un modo más radical y a nuestros ojos más interesante) que todas están ahora hechas de agua y pueden considerarse fundamentalmente como siendo de agua en cierto estado. Tanto en un caso como en otro tenía que explicar el mecanismo por medio del cual tuvo lugar este desarrollo o bien cómo es que tiene lugar constantemente. Esta es la cuestión que debemos afrontar si suponemos un primer principio único. Se evita por una parte el problema que se impone a los dualistas o a los pluralistas, el de explicar cómo cooperan dos o varios principios: pero, por otra parte, se debe explicar por qué y cómo pudo operarse el despliegue de la unidad primordial en una multiplicidad.

Aristóteles insiste en este punto cuando condena a los primeros físicos por haberse ocupado únicamente de lo que él llama la causa material, y por haber dejado de lado la causa eficiente, el principio de origen del cambio. De este modo denuncia la falta de una explicación del proceso del cambio, sea entre lo que era antes y lo que es ahora, sea entre lo que es verdaderamente y lo que simplemente parece. Estos reproches tal vez son un poco anacrónicos; pero llama la atención sobre un problema serio que se planteó a Tales y a sus sucesores inmediatos y que el propio Tales parece haber dejado sin embargo prácticamente en la oscuridad.

Su sucesor, Anaximandro, parece haberse preocupado por él, si juzgamos por las conclusiones a las que llegó. Anaximandro rechaza la idea de que el agua (y de forma verosímil todo otro elemento perceptible) pueda constituir un primer principio apropiado y escogió en su lugar una cosa a la que llama «lo indefinido» o «lo ilimitado» (apeiron). Sin duda para él se trata de responder a la siguiente dificultad: si se prefiere privilegiar una sustancia como el agua, llegamos a una situación en la que una parte del agua primordial se transformó en otra cosa, mientras que otra parte ha permanecido como agua, lo que parece implicar que el agua original ya no era exactamente idéntica a lo que nosotros reconocemos ahora como siendo de agua. En este caso no existen buenas razones para llamar «agua» a la sustancia original y se haría mejor denominándola de otra forma: y esto es esencialmente lo que hace Anaximandro.

El otro progreso que se puede atribuir a Anaximandro es el de haber identificado el proceso por medio del cual la sustancia original se diferencia y haberle dado un nombre. Parece haber descrito este proceso como una especie de remolino (dine), parecido a los que se observan en un curso de agua; este remolino engendra un proceso de separación y de selección.

Pero esta solución suscita un nuevo problema: Anaximandro no explica con claridad lo que se encuentra en lo Ilimitado que se presta a este proceso de separación y de selección. ¿Lo Ilimitado debe concebirse como una sustancia original realmente distinta de toda otra, o como una especie de sopa cósmica que contiene disueltas las «semillas» de todo lo que existe, o al menos de las principales sustancias cósmicas? En este último caso no hay mucha dificultad en postular un movimiento apropiado que tienda a seleccionar estos elementos; pero la sustancia original ya no es entonces más que una amalgama de todas las sustancias existentes y el «remolino» se convierte en el verdadero primer principio. Sin embargo, si se escoge la otra rama de la alternativa, nos vemos trabados para determinar la naturaleza de lo que sufre el proceso de selección, puesto que toda selección debe efectuarse sobre la base de una diferenciación interna (por ejemplo entre partículas más ligeras y otras más pesadas, que se proyectará a distancias diferentes por la fuerza centrífuga del remolino). Esta dificultad puede haber llevado a Anaxímenes, sucesor de Anaximandro, a renunciar a un concepto audaz como el de «lo Ilimitado» y a proponer el ver en el aire la sustancia original: desde entonces el agente del cambio y del desarrollo podía presentarse como un proceso de condensación (o de enfurtido) y de rarefacción.

Con los milesios permanecemos todavía en la prehistoria del concepto de ser: en efecto, no es completamente seguro que se hayan preocupado de establecer un contraste entre apariencia y realidad, ni que hayan buscado un sustrato permanente, subyacente al flujo ilusorio de las cosas ordinarias. Es probable que se preocupasen únicamente de la cuestión de los orígenes y del mecanismo del cambio. Naturalmente, se trata de una hazaña intelectual que no carecía de grandeza; pero era necesario un «cambio de paradigma» (para utilizar los términos de la filosofía de la ciencia de Thomas Kuhn) para pasar de ahí a la cuestión, filosóficamente más fecunda, de saber cuál es ahora la sustancia real del mundo y cuál es el verdadero mecanismo que mantiene en su unidad como mundo.

# APROXIMACIONES AL SER

Tras estos primeros bosquejos de una distinción entre el ser verdadero y las apariencias del mundo sensible se llegó lógicamente a distinguir, paralelamente, los modos de conocimiento apropiados para cada una de estas dos regiones de la realidad, una necesaria para aprehender el ser, la otra utilizada normalmente por los hombres ordinarios para encontrarse en el universo físico. Jenófanes de Colofón parece haber sido el primero en trazar esta frontera de un modo razonablemente claro. En un fragmento célebre se expresa como sigue:

\*La verdad cierta, ningún hombre la ha visto, y nunca habrá quien conozca a los hombres y todo de lo que hablo; pues incluso si consiguiese decir plenamente lo que es verdad, no lo sabría él mismo; pues sobre todas estas cosas es la opinión [doxa] la que se ejerce.

Seguramente Jenófanes es profundamente pesimista en lo que concierne a la capacidad del espíritu humano para alcanzar nunca el conocimiento de lo que es verdaderamente real (es por lo que su enunciado se convirtió más tarde en fundador del escepticismo); pero lo que nos importa es, sobre todo, que opone dos niveles de conocimiento, de los que no nombra el primero (utiliza únicamente formas del verbo «saber», oida), pero designa el segundo por medio del término doxa, «opinión», que más tarde será retomado por Platón.

El importante paso que era necesario dar para pasar de la sustancia originaria del mundo a su sustancia permanente y de su génesis a su orden actual, fue dado hacia el final del siglo vi a.C. por Heráclito de Éfeso, otra ciudad de Asia Menor situada cerca de Mileto. Heráclito no siente más que menosprecio hacia Jenófanes, al igual que hacia todos sus predecesores y contemporáneos; pero tal vez le debe en parte la distinción que se acaba de mencionar. Es con él que la cuestión de la verdadera realidad y del conocimiento que tenemos de ella se presenta por primera vez de modo claro en el pensamiento griego. Los doxógrafos posteriores lo relacionaron con los milesios de un modo muy incorrecto cuando lo presentaron como un pensador preocupado por determinar una sustancia original única para el mundo (en su caso el fuego); pero a diferencia de sus predecesores, se interesa menos en la derivación del mundo a partir de una sustancia original que por el principio organizador del mundo tal como es ahora (y tal como ha sido siempre).

Como Jenófanes, Heráclito no tiene una gran opinión de la humanidad en general ni de su capacidad para entender la verdad; pero contrariamente a él, Heráclito piensa que él mismo si la ha entendido y que llegó a una visión del modo en que funciona el mundo, de aquello que hace de él un mundo (kosmos), es decir, un todo ordenado. El secreto de esta visión, su clave, es lo que el llama el *logos.* El sentido de éste término, su relación con el elemento fuego, el papel que juega en su filosofía, son objeto de numerosos debates. Aquí es necesario contentarse con subrayar el modo que tiene Heráclito de presentarnos una capa profunda de la realidad, subyacente al flujo de las apariencias. El ser verdadero del mundo se manifiesta en cada cosa que llama «los puntos de giro del fuego», y que se puede describir como una tensión cósmica entre opuestos, que mantiene a la totalidad de las cosas en la existencia. Paradójicamente a nuestros ojos se trata a la vez de una sustancia y de un proceso que constituyen la realidad con la que contrastan las apariencias ilusorias que conforman las creencias del hombre ordinario.

Otra forma de concebir la estructura que mantiene al mundo en su unidad consistía en proponer un modelo matemático: por su abstracción, para la fijeza y la inteligibilidad de sus relaciones, los números se prestaban a desempeñar con eficacia el papel de esqueleto oculto, pero verdaderamente real, que sostiene y que unifica la diversidad de los fenómenos. La contribución de los pitagóricos a la evolución de nuestro problema se inscribe en esta dirección (aquí es necesario hablar en plural, más que del propio Pitágoras, pues es dificil de atribuir a tal o cual individuo las diversas doctrinas que se pueden relacionar con el pitagorismo primitivo). Los pitagóricos parecen haber postulado una pareja de principios opuestos, el Uno o Mónada, principio activo en el que podemos ver el verdadero primer principio, y la Díada o Multiplicidad indefinida, que desempeña el papel de una especie de materia. Esta concepción les permitía proponer un modelo matemático del Universo, según el cual todas las cosas del Universo se producen por acción de la unidad (principio del número impar, dejando siempre la división de este por dos un resto de una unidad) sobre la dualidad (principio del número par, divisible por dos); la verdadera estructura de todo lo que existe puede de este modo expresarse bajo la forma de una serie de fórmulas matemáticas. Es seguro que los pitagóricos explotaron esta intuición de un modo bastante ingenuo; pero

tenemos pocas seguridades acerca de su verdadera doctrina, debido en especial a su regla de secreto. En todo caso legaron a Platón el estímulo que le condujo a una concepción muy refinada de la naturaleza de lo real.

# EL ESTABLECIMIENTO DEL CONCEPTO

Tras estas primeras aproximaciones al concepto de ser, especialmente la que representa Heráclito, quedaba por definir con más precisión el ser y sus características esenciales y por elaborar argumentos lógicamente compulsivos para establecer su necesidad. Es así que alcanza su sentido la figura altamente destacable de Parménides de Elea (ciudad de la Italia del Sur en el extremo occidental del mundo griego): con él, el concepto de ser alcanza su plena expansión. Sobre esta cuestión Parménides ha trazado los hitos en relación con los cuales toda la filosofía posterior tuvo que situarse de una u otra forma; más que Tales, él es el verdadero padre de la filosofía tal como la concebimos nosotros.

Parménides declara en el célebre fragmento 8 que el ser es uno, inmóvil, uniforme, eterno. El no ser es perfectamente impensable, es un concepto incoherente. La masa de los mortales cree que las cosas llegan a ser, cambian, se mueven, perecen: esta creencia se condena como ilusoria. Sin embargo, desde que Parménides pronunció estos oráculos sibilinos, continuamos preguntándonos de qué habla precisamente.

Su posición parece comprensible si se supone que el sujeto de su famoso esti, «es», no es otro que «todo lo que existe» -tal vez su verbo existencial quedó voluntariamente sin sujeto, precisamente porque es tan general-. De hecho, Parménides parece haber estado sorprendido, como nadie antes que él, por este hecho destacable: existe algo antes que nada. De forma muy razonable dice que si se quiere contradecir este enunciado se intenta avanzar por «un sendero absolutamente impenetrable». Si se considera que el verdadero sujeto de su investigación es la suma total de la existencia, la totalidad de su argumento, lejos de ser una suma de paradojas perversas como decía Aristóteles y en general los filósofos posteriores, aparece como completamente racional y convincente. Lo que condena Parménides en las creencias populares es la idea de que algo pueda nacer de nada, o diluirse en la nada, y que la existencia, considerada como un todo pueda sufrir movimiento o cambio, ser más existente aquí y menos en el otro lado. En la primera parte de su gran poema, no se preocupa de negar que los individuos puedan ir de un sitio a otro, envejecer y morir, ni de que millones de cambios tengan lugar en el mundo físico. Se ocupa únicamente de la totalidad de lo que existe, y su análisis de las características propias de esta totalidad en tanto que tal es perfectamente pertinente.

Dicho esto, siguen planteando problemas dos aspectos de su ontología y es necesario mencionarlos aquí porque se convertirán en las características esenciales del ser en la tradición salida de Platón: son la eternidad y la incorporeidad. En cuanto al primer punto es cierto que Parménides al menos ha dotado a su ser de lo que se ha llamado, mucho más tarde, la «sempiternidad», es decir, la sucesión temporal indefinida (dice que «es siempre», y que nunca ha sido ni será), pero no se ve claramente si llegó a la noción de una eternidad verdaderamente atemporal. Del mismo modo, cabe preguntarse si llegó a distinguir nítidamente lo corporal de lo incorporal (incluso si su discípulo Meliso ha declarado sin ambigüedad que el ser no tiene cuerpo). Merece la pena citar aquí los versos 42-44 del fragmento 8, pues ilustran bien las complejidades de su posición:

«Además, puesto que hay un límite extremo, está por todos los lados limitado, semejante a la masa de una esfera de bella circularidad, estando extendido por todas partes por igual a partir del centro».

Según todas las apariencias nos encontramos en estas líneas con una descripción del ser que se asigna límites y, tal vez también, al menos en cierto sentido, un carácter corporal (pero el sentido preciso de la expresión «semejante a la masa de una esfera de bella circularidad está muy discutido). Sobre el primer punto, es necesario señalar que si el ser es «por todos los lados limitado», ello no implica, para Parménides, que haya cualquier cosa al margen del ser que pudiese limitarlo: quiere decir únicamente que no es infinito (otro punto en el que Meliso se separará de él), por que de otro modo, según él, no podría ser un todo ordenado. Es en el mismo sentido que se interpretará más caritativamente la idea de que es al menos análogo a una esfera: esto quiere decir que no tiene comienzo ni fin, ni diversidad ni densidad

(¿quizás se puede ver en ello una prefiguración primitiva de la teoría de la curvatura del espacio?). Pero todo esto no basta para hacernos creer que Parménides había llegado a una noción clara de la infinitud o de la incorporeidad. Ciertamente es interesante que su discípulo Meliso haya atribuido estas dos características a la realidad parmenidea en la versión de ella que ofrece. Pero no es seguro que haya comprendido el significado pleno de sus propias afirmaciones (Aristóteles lo trata con un menosprecio especial). Se puede decir sin embargo que al menos ha entrevisto algunos desarrollos ulteriores del concepto de ser.

La segunda parte del poema de Parménides (desgraciadamente menos bien conservada que la primera), trataba del mundo físico, del nacimiento, del cambio, del movimiento, del perecer, de todo lo que es objeto de creencia por parte de los mortales. La relación entre esta exposición y la «Verdad» enunciada por la Diosa en la primera parte ha suscitado muchas especulaciones y malos entendidos. Parménides, hablando por boca de la diosa, no explica cuál es el vínculo que relaciona las apariencias de este mundo con el dominio del ser verdadero; lo que deja entender es que tal vínculo no existe. Al final del fragmento 8 la diosa se limita a decir: «A partir de ahora, aprende las opiniones de los mortales, prestando atención al orden engañoso de mis decires». Y prosigue exponiendo pormenorizadamente una cosmogonía de estilo milesio, en la que, sin embargo, aparecían, a la manera pitagórica, dos principios opuestos, el Fuego y la Noche. El estatuto de este mundo permanece oscuro, así como la relación que el ser puede tener con él -éste es un problema que se planteará todavía a Platón y que él mismo intentará resolver.

Todo ello se explica si se admite que en el fondo, Parménides no se interesaba por la cosmogonía. El ser para él no es una especie de principio creador. Es algo de una clase totalmente diferente, como ha visto, tal vez con mayor claridad que ningún otro, Martin Heidegger. Lo que preocupa a Parménides es más bien el fundamento de toda existencia: por qué existe algo más que nada —cuestión que formulará Leibniz— y, puesto que existe alguna cosa, cuáles tienen que ser sus características esenciales. Entre su tratamiento de esta cuestión y su descripción del mundo físico existe una transición que se puede com-

parar al cambio de lugar de la lente de una cámara, a la que un movimiento de la mano desplaza del fondo hasta los detalles del primer plano. En el primer plano se encuentra la masa de los existentes (onta, Seiende); el fondo se encuentra el propio ser (to eon, Sein). La cuestión no es hacer derivar al primero del segundo; no es esto lo que interesa a Parménides. Sin embargo dejó a los pensadores que le siguieron (incluso si estos con frecuencia parecen haber comprendido mal su objetivo) el cuidado de resolver el enigma que planteaba su relación.

Tras Parménides quedaba en suspenso otro problema: el verdadero ser ¿debía o no concebirse como infinito? Este problema supondría más pronto o más tarde una grave dificultad al pensamiento griego, pues por un lado, lo que es infinito parecía deber ser incognoscible; si saber es ser capaz de dar cuenta (logos) de algo, parece que no es posible saber más que en el caso de una realidad finita, poseedora de una estructura al menos comprensible por medio de la inteligencia y por lo tanto necesariamente limitada (probablemente es esto lo que llevó a Parménides a caracterizarlo de forma bastante extraña como «una esfera bien redonda»). Pero, por otro lado, el ser debe abrazar la totalidad de lo real y nada puede ser exterior a él, lo que puede llevar a considerarlo como infinito.

Sea finito o infinito el todo se concibe siempre como ordenado. El orden cósmico, si se quiere describir, parece exigir un principio ordenador; y el mejor candidato para ocupar este papel es el espíritu cuyo poder de ordenamiento se manifiesta de la mejor forma en la actividad técnica. En este tipo de actividad se ponen en marcha una serie de medios para realizar un fin perseguido conscientemente y considerado como bueno; una materia preexistente, inerte, es conformada por un agente que tiene en su espíritu la forma que va a darle y que posee las aptitudes necesarias para imprimirle los movimientos apropiados. El primer pensador que respondió a esta exigencia distinguiendo con claridad la causa motora del Universo y su materia, e identificando esta causa motora con un espíritu, fue Anaxágoras, que atrajo sobre sí los justos elogios de la parte de pensadores que le siguieron. Es cierto que también fue criticado por Platón y por Aristóteles: según ellos no había utilizado correctamente su

principio tras haberlo planteado. Platón describe la decepción de Sócrates, lector en un primer momento lleno de esperanzas del libro de Anaxágoras, muy excitado por la identificación del elemento motor del Universo con el espíritu y descubriendo después que Anaxágoras no parecía usar el espíritu cuando se trataba de explicar el gobierno racional del Universo y su orientación hacia un fin bueno.

Este reproche parece en primer lugar un poco injusto, pues Anaxágoras no se limita a decir que el espíritu hubiese puesto todas las cosas en movimiento, sino también que las mantiene en movimiento; sin embargo, Platón se queja de que Anaxágoras haya perdido la ocasión de presentar una explicación teleológica (o finalista) del mundo, y en este punto parece tener razón. Aristóteles se expresa en términos igualmente fuertes pues según él Anaxágoras «utiliza el espíritu como un instrumento mecánico en la génesis del mundo; cuando se siente en dificultades para explicar por qué algo es necesariamente como es, pone en escena al espíritu; pero en otros lugares explica lo que pasa recurriendo a toda clase de factores distintos que el espíritu».

Anaxágoras lega por tanto a sus sucesores la idea extraordinariamente importante de que el ser verdadero tiene como característica esencial la de ser inteligente, y él vincula explícitamente a su principio primero la producción del mundo fenoménico. Pero también dejaba a Platón y a sus sucesores el cuidado de proseguir tareas que no había terminado. Mientras que Parménides se había interesado sobre todo por la naturaleza esencial de su primer principio y se había ocupado poco del modo en que este primer principio engendra todo lo demás, los intereses de Anaxágoras eran exactamente inversos. Por lo tanto quedan varias lagunas en su teoría del espíritu, considerado en sí mismo. Así, sobre la cuestión de lo finito y de lo infinito: si el principio supremo de la realidad se concibe como un espíritu, este espíritu debe en primer lugar comprenderse a sí mismo, no menos que a todo lo demás; y es esto lo que no parece capaz de hacer si es infinito. Sin embargo, Anaxágoras no parece haber sacado por sí mismo esta consecuencia puesto que, muy al contrario, se nos dice que había caracterizado al espíritu, primer principio de toda creación, como infinito (apeiron). Este espíritu es ciertamente consciente

e inteligente, pero no se ve con claridad si es consciente de sí; su actividad esencial, su razón de ser, es la de lanzar y controlar el movimiento circular que engendra el cosmos, no pensarse a sí mismo; tal vez está ahí lo que ayudó a Anaxágoras a representárselo como infinito.

Cuando caracteriza al espíritu como infinito, ciertamente entiende esta palabra en todos sus sentidos posibles: el espíritu es infinito o indefinido en extensión, puesto que se extiende tan lejos como la materia, y que está compuesto por una multiplicidad indefinida de partículas; es intrínsecamente indefinido (otro sentido de la palabra apeiron), puesto que se nos dice que es homogéneo, «semejante en todas partes»; es infinito en el tiempo, puesto que existe desde siempre y por siempre. Esta infinitud temporal por lo demás se concilia difícilmente con la idea de que el espíritu comenzó su trabajo de creación en un momento dado del tiempo, tras un período de inacción indefinido, para llevarlo a cabo a continuación sin interrupción; parece haber ahí una transgresión de la determinación de inmutabilidad impuesta al concepto de ser verdadero por Parménides y sus sucesores.

Habiendo concentrado su atención sobre la producción de todas las cosas a partir de su principio, Anaxágoras parece así pues haber dejado de lado la reflexión profunda sobre la propia naturaleza de este principio; se deja llevar a ciertas incoherencias que de otro modo quizás no hubiese cometido. Por ejemplo, la génesis de todas las cosas parece implicar que el principio de esta génesis esté presente en todas partes en donde están presentes las partículas de la materia; y como estas partículas tienen un número infinito y como consecuencia son infinitas en extensión, se debe concluir que el espíritu también es infinito; pero, por otra parte, para desempeñar su papel específico, el espíritu no debe parecerse en absoluto a las partículas materiales; es esto lo que lo hace capaz, según Anaxágoras, de inaugurar y controlar el conjunto del proceso cosmogónico. Es por ello que su carácter, corpóreo o incorpóreo, permanece oscuro. En un sentido se opone al cuerpo; pero Anaxágoras no dice expresamente que sea incorpóreo (se limita a decir que es «la más fina y la más pura de todas las cosas»). Sin embargo, es prácticamente inevitable que tal haya sido su conclusión, aunque pueda no haber elaborado la terminología adecuada para expresarlo.

¿Podríamos concentrarnos de nuevo, contrariamente a lo que había hecho Anaxágoras, en los problemas planteados por la propia naturaleza del ser verdadero, al mismo tiempo que se escapa a las consecuencia paradójicas que Parménides había extraído, o parecía haber extraído? Es lo que hicieron en la misma época los atomistas Leucipo y Demócrito, que replicaron a su modo al desafío de Parménides fragmentando la realidad fundamental en una cantidad infinita de realidades individuales e irreductibles, a las que llamaron atoma «imposibles de cortar», postulando la existencia de un vacío en el que los átomos circulan al azar y se combinan en formaciones que presentan diversos grados de complejidad.

Poco tiempo antes de Platón, esta es una doctrina que plantea un doble desafío, primero a la concepción teleológica del mundo bosquejada por Anaxágoras, seguidamente a la mayor parte de las características que Parménides había vinculado con el ser. En lugar de una unidad absoluta, se nos presenta una realidad infinitamente múltiple; el lugar de una inmovilidad total, un movimiento ininterrumpido y desordenado; en lugar de una uniformidad completa, una diversidad (considerable pero no indefinida) de formas y de tamaños. Sin embargo, la herencia de Parménides está lejos de verse recusada: el ser (en este caso cada átomo individual) es inengendrado e incorruptible, inmutable, incapaz de sufrir añadido o sustracción, homogéneo, finito, lleno, continuo, indivisible.

Para Demócrito, sólo los átomos y el vacío son «reales»; todo lo demás, todo lo que aparece a los sentidos, no es más que «apariencia». Este contraste no se presenta sin embargo en consonancia con la comprensión parmenidea de la cosa. El mundo físico no es más que apariencia, pero en el sentido de que está completamente y realmente hecho de átomos, de combinaciones de átomos y de vacío; por lo tanto no ha lugar a abandonarlo con menosprecio. De hecho, Demócrito tuvo muchas dificultades para explicar cómo los objetos físicos, y el mundo en su conjunto, pudieron aparecer. Pero en nuestra perspectiva, el punto importante es que nos presenta con mucha fuerza la noción de una realidad última que posee todas las características que se habían considerado progresivamente como propias de esta realidad, con la excepción del elemento de finalidad o de racionalidad. El mundo se desarrolla completamente al azar, aunque de acuerdo con una especie de necesidad (la que dicta la supervivencia de las combinaciones atómicas viables y la destrucción de las demás); en la concepción de los atomistas, como en la de la ciencia moderna, el espíritu es un fenómeno «emergente» (que aparece por primera vez al nivel humano), no un factor originario y dotado de un poder de dirección. En este rasgo del atomismo Platón vio un desafío fundamental: Demócrito es la eminencia gris que se perfila tras la teleología del *Timeo* y del libro X de las *Leyes*.

La concepción atomista de lo real reapareció en la Antigüedad, tras un eclipse, gracias a Epicuro, e iba a tener una influencia enorme sobre la visión moderna del mundo. Pero a corto plazo, se encontró con la oposición determinada de Platón, Aristóteles y sus sucesores.

# El desarrollo pleno

Hacia el último cuarto del siglo v a.C., por medio de una serie de toques progresivos o contrastados, pero en todo caso encadenados de un modo bastante lógico, el pensamiento griego había llegado por tanto a elaborar con una cierta firmeza un concepto del ser que Platón y después Aristóteles se dedicarán a llevar a continuación a su desarrollo pleno.

Las principales influencias filosóficas que se ejercieron sobre Platón, dejando aparte su respeto personal por la enseñanza de Sócrates, son las de Parménides, Anaxágoras y sobre todo la tradición pitagórica. De esta última Platón retiene esencialmente la idea de una matematización de lo real.

Hasta donde es posible juzgar, el aguijón que empuja a Platón a elaborar su propia filosofía fue el deseo de proporcionar un fundamento metafísico a las intuiciones de Sócrates, según las cuales las nociones fundamentales de la ética y de la estética, como «bien», «bello», «justo», no reflejaban simplemente impresiones subjetivas o convenciones arbitrarias, sino que correspondían a realidades objetivas que estaban subyacentes a ellas. Sin embargo parece que Sócrates no llegó a concebir de un modo preciso cuál podría ser el estatus de estas enti-

dades, ni si constituían un sistema o un «mundo» completamente independiente de nuestro mundo físico. Por tanto quedaba por construir un marco metafísico que permitiese dar cuenta de modo satisfactorio de estas entidades, así como de otras, especialmente los objetos del razonamiento matemático.

Sin ninguna duda Parménides fue para Platón una primera fuente de inspiración; pero tenía razones para verse desanimado ante la unidad y la uniformidad sin compromiso de su concepto del ser, así como por la falta de toda relación explícita entre el ser verdadero y el mundo ilusorio en el que evolucionamos los humanos. Pero en el transcurso de sus viajes al Sur de Italia, en los años 390 a.C., Platón también entró en contacto con la tradición pitagórica representada por Arquitas de Tarento, y su pensamiento recibió un impulso nuevo y fecundo.

No sabemos de forma precisa cómo concebía el pensamiento pitagórico, en sus versiones más avanzadas, la estructura formal de los cuerpos físicos (es sobre todo con mala idea que Aristóteles habla de ellos, así como otros autores que le siguieron); parece sin embargo que si para ellos los objetos físicos, e incluso los conceptos como justicia o igualdad, eran esencialmente fórmulas matemáticas, estas fórmulas se concebían como inmanentes, y no transcendentes, a estos objetos.

Estos puntos de vista interesaban a Platón pero no le satisfacían. Al repensar el pensamiento pitagórico intentó combinarlo con el de Parménides (del que la tradición hacía un discípulo del pitagórico Aminias). De este modo postula un mundo articulado de Formas, que poseen todos los caracteres del ser parmenideo (salvo por supuesto la unidad absoluta, puesto que las Formas son múltiples), pero que desempeñan el papel de modelos y en un cierto sentido de causas, para la multiplicidad siempre cambiante de los individuos físicos.

De la célebre teoría platónica de las Formas nos quedaremos aquí únicamente con que atribuye al dominio del ser verdadero no solo una estructura interna, sino también un papel esencial en la creación y el ordenamiento del mundo físico. Es necesario evocar aquí a Anaxágoras, pues es esencial al mundo platónico del ser verdadero el estar gobernado por el intelecto, e incluso el ser el mismo un intelecto, aunque la situación so-

bre este punto quede oscurecida por los métodos de exposición tortuosos adoptados por Platón, y que crearon muchas dificultades a los estudiosos modernos (más, a decir la verdad, que a sus sucesores inmediatos). En el Timeo, parece presentarnos un escenario en el que un dios creador, el «demiurgo» o «artesano» cósmico, produce el mundo físico, a partir de un momento dado, tomando su modelo en un sistema de Formas que contempla y que está dotado de una existencia independiente. Este mundo se describe como un «ser vivo eterno», y como un objeto inteligible (noeton), pero no como una inteligencia (nous). Aristóteles criticó el Timeo obstinándose en tomar el relato presentado en esta obra en un sentido literal. Sin embargo, los sucesores inmediatos de Platón en la Academia, Espeusipo y Jenócrates, replicaron a las críticas de Aristóteles explicando que Platón no había presentado este guión creacionista más que «por motivos pedagógicos, como se podría presentar, etapa por etapa, la construcción de una figura geométrica»: en realidad, tenemos ante nosotros a un intelecto supremo, del que las Formas son sus pensamientos y que las hace proyectarse, bajo la forma de figuras geométricas hechas de combinaciones de triángulos elementales, en lo que Platón llama el «receptáculo» (bypodoche) o el «medio espacial» (chora), especie de «campo de fuerza» constituido por una tridimensionalidad vacía, pero que sin embargo ejerce un efecto de distorsión sobre las emanaciones geométricas de las Formas, cuando ellas se proyectan en él.

Tal es la interpretación que ha sobrevivido en la tradición platónica a partir de la Academia Antigua (salvo en Plutarco, platónico del siglo I, que daba una interpretación dualista del Timeo que nadie aceptaría en la actualidad), y que sirvió de base a la teología y a la metafísica de los platónicos ulteriores. Los eruditos modernos se vieron confundidos por la interpretación literal de Aristóteles, fruto de una posición polémica adoptada con cierto grado de mala fe. En un momento preciso (Metafísica, A 6), incluso parece descubrir el pastel: apoyándose en su propio sistema de causas, acusa a Platón de haber descuidado la causa eficiente de las cosas y de no haber reconocido las causas formal y material. Este reproche no tendría sentido si hubiese tomado en serio al demiurgo del *Timeo*.

No obstante, incluso si interpretamos este diálogo en un sentido no literal, subsisten problemas de coordinación entre el esquema metafísico que está presente allí y los que aparecen en otros pasajes importantes de la obra de Platón, especialmente en La República (anterior al *Timeo*) y en las primeras páginas del Filebo (ligeramente posterior al Ti*meo*, o aproximadamente contemporáneo). En La República (VI, 508-509), expone su concepción de un principio supremo al que llama «el Bien»; este principio está según él en la misma relación con los demás elementos del universo del verdadero ser (es decir, las Formas) que él solo lo está con los objetos del Universo físico. Es el fundamento último de todo valor; para él todas las demás cosas adquirieron no solamente lo que tienen de bueno sino también su propia existencia -como el sol es no solo la causa del crecimiento y del desarrollo de los seres naturales sino también de su propia existencia-. Esta entidad suprema, el Bien, se describe en una expresión célebre, cuyo sentido permanece discutido, como sigue: «No es ser, él está incluso más allá del ser [epekeina tes ousias] en dignidad y en potencia». Si es, en efecto, la causa del ser de todas las demás cosas, debe estar él mismo, en cierto sentido, «por encima» o «más allá» de lo que les proporciona.

Más tarde, esta expresión se consideró como poseedora de una extremada importancia: introducía por primera vez la idea de una entidad o de una potencia superior al propio ser, desempeñando para él el papel de una causa o de un fundamento último. Cualquiera que sea el sentido que Platón haya querido darle (y parece que este sentido es aproximadamente el que acabamos de indicar), se convirtió, en el platonismo tardio, en el fundamento de toda una metafisica de «hiper-realidad». Nuestro problema inmediato es no obstante determinar cómo se le puede relacionar con otras entidades platónicas, tales como el demiurgo del *Timeo* y el Intelecto que, en el *Filebo*, es la «causa de la mezcla» del Límite y lo Ilimitado. Esta última doctrina parece introducir en el dominio del ser un grado de articulación que carece de precedentes. Es cierto que en un pasaje célebre del *Sofista* (diálogo un poco anterior al Filebo), el Extranjero de Elea, portavoz de Platón, declara que no puede concebir el verdadero ser como carente de inteligencia,

de vida y de movimiento; en el mismo diálogo elabora un sistema de cinco «géneros más elevados»: el propio ser, el mismo y el otro, el movimiento y el reposo, que proporcionan su estructura al mundo del ser y que organizan las relaciones entre las Formas individuales, participando éstas las unas de las otras en diferentes grados. Lo que hay de nuevo en el Filebo es que se encuentra diseñado como una parte del universo de la realidad verdadera al elemento de lo Ilimitado (apeira), elemento sin duda «negativo» pero igualmente productivo, que se revela necesario para toda generación. En el Timeo este elemento también está presente, bajo la forma del «receptáculo» de lo que viene al ser, pero no está tan claramente enumerado como un elemento del ser verdadero: si bien figura entre las realidades fundamentales y permanentes que constituyen el universo, se opone más bien al demiurgo y al modelo en que se inspira este último, como una especie de sustrato refractario a su acción ordenadora. Pero hay más en el *Filebo*: el límite y lo ilimitado aparecen como principios coordinados, que requieren estar armoniosamente mezclados por la acción de lo que Platón llama «la causa de su mezcla». Esta entidad, caracterizada como un Intelecto, se presenta como diferente a la pareja limitado-ilimitado, y superior a él. Pero cabe sugerir que tiene con el límite la misma clase de relación privilegiada que el demiurgo del *Timeo* con el mundo de las formas; una y otra son, en cierto modo, su aspecto «ejecutivo».

Si se admite que, tanto en el *Timeo* como en el Filebo, estamos ante un Intelecto cósmico supremo, queda por saber cuál es la relación entre esta entidad y el Bien de La República. En este último diálogo, nada dice que el Bien sea un intelecto; y si está situado \*por encima\* del ser, mientras que el principio supremo del *Timeo* se describe sin equívoco como «siendo» (on). Hay que confesar que no existe ninguna razón para que los dos conceptos sean plenamente coherentes entre sí; pero nos gustaría pensar que pueden encontrar su lugar en el seno de un marco metafísico lo bastante grande. Para los platónicos su relación no tenía nada de problemático: el Bien era el dios supremo mientras que el demiurgo del Timeo, incluso desembarazado de su envoltorio mítico, era concebido como una divinidad secundaria, más inmediatamente implicada que el Bien en la creación del mundo físico. Sin embargo no parece posible que esta solución nos resulte satisfactoria. Se puede sugerir más bien que todos estos principios deber considerarse como supremos, cada uno a su modo; si el Bien se describe como «más allá del ser», tal vez lo es porque, en este contexto, Platón quiere subrayar su trascendencia y su función causal, más que su existencia permanente y su racionalidad. Pero es necesario reconocer que este breve pasaje de *La República* introdujo un elemento nuevo que iba a tener una larga historia en la noción griega de la realidad suprema.

También es necesario evocar otro aspecto del dominio del ser verdadero, a saber, la noción de un Alma del Mundo, o del alma en general como fuerza cósmica. La noción griega del alma no designaba en principio nada diferente a una fuerza vital y, en este sentido, se podía sostener que las sustancias originarias postuladas por los milesios, el agua, el aire, lo ilimitado, eran sustancias animadas, pues introducían el movimiento en el cosmos. Este punto nunca se explicitó, no obstante, probablemente porque Tales y sus sucesores presentaban su idea de la fuerza vital de un modo demasiado ingenuo a los ojos de un filósofo como Aristóteles. Con Platón aparece plenamente desarrollado el concepto de un alma del mundo, e incluso en él, no aparece como tal antes del *Timeo* (en el *Fedón*, sin embargo, se encuentra un concepto del alma en general, presentada como una sustancia inmortal e indestructible, cuya naturaleza está emparentada con la del mundo inmutable de las Formas). Un nuevo elemento se introduce de este modo en la noción griega de la realidad verdadera: ésta posee un conjunto de caracteres que, aunque hacen de ella lo contrario del cuerpo físico, le proporcionan un poder natural de control sobre él. Esta asociación estrecha con el cuerpo es la señal distintiva del alma en relación con el intelecto y con las Formas; y permanecerá así en toda la historia del pensamiento griego a partir de Platón. La noción de alma recibe un nuevo desarrollo en un pasaje célebre del Fedro, en donde se la describe como automotora y como causa de todo movimiento en el Universo (de donde Platón extrae el argumento en favor de su inmortalidad). En el Timeo, el Alma del Mundo se presenta como conformada por el demiurgo, de acuerdo con una fórmula matemática compleja que le

permite conocer el Universo a todos sus niveles, y administrar la parte propiamente física que tiene. Incluso si preferimos borrar el aspecto narrativo del relato de su creación, el alma conserva una relación de dependencia lógica en relación con el intelecto y con el mundo de las Formas. De este modo se introduce por primera vez en el reino del ser una jerarquía de los niveles de realidad. Basta con añadir el Bien en la cima del edificio para obtener una jerarquía entre tres niveles de realidad, incluso aquellos que no encontrarán su formulación plena en el sistema de Platón hasta mucho más tarde, en el siglo III d.C.

Nos queda por examinar el problema del estatuto del mundo físico al que Parménides, al menos en apariencia, había rehusado toda existencia real. Platón se preocupó mucho por determinar un nivel de existencia propio de los objetos físicos, nivel ciertamente inferior al del ser verdadero, pero evidentemente superior al de la inexistencia total. También buscó definir un nivel de conocimiento que le fuese adecuado. En un destacable pasaje del libro V de La República, definió el estatuto del mundo físico como intermediario entre el ser verdadero y el no-ser absoluto e identifica el modo de conocimiento que le es propio como la «opinión» (doxa – este es el término que Jenófanes había sido el primero en emplear en un sentido técnico). Más tarde, en el *Sofista*, al presentar sus disculpas al «venerable» Parménides, aísla un sentido de «no-ser» que no implica el no-ser absoluto, sino solamente la «alteridad» en relación con el ser. Todavía más tarde, en el Timeo, presenta el mundo físico como una «imagen» (eikon) del mundo del ser verdadero (la totalidad articulada del mundo de las Formas), imagen existente en el tiempo, que es él mismo una «imagen móvil» de la eternidad, modo de existencia del ser verdadero.

En el nivel más bajo y más tenebroso, pero siempre existente en cierto sentido, se sitúa finalmente el sustrato del mundo físico, sustrato que Platón presenta, en el *Timeo*, como un espacio vacío, pero también como haciendo el efecto de un espejo deformante, que introduce un grado irreductible de imperfección y de contingencia en las proyecciones de las Formas que se reflejan en él. Este concepto no corresponde exactamente al concepto posterior (aristotélico y postaristotélico) de «materia» –aunque a partir del propio Aristóteles, los pensadores más

tardíos no dudaron en identificar las dos nociones— porque no es un material bruto a partir del cual las cosas lleguen a ser, sino solamente un receptáculo en el que se hacen.

Señalemos, para concluir, un aspecto de la doctrina platónica del ser que como mucho no hace más que una aparición velada en sus diálogos (se puede discernir, por ejemplo, tras la teoría del límite y de lo ilimitado en el Filebo), pero sobre la cual estamos bastante bien informados por Aristóteles y por otras fuentes más tardías: se trata de la teoría (tomada de los pitagóricos) de los dos principios últimos de la realidad, la Unidad y la Dualidad indefinida, a partir de los cuales todas las cosas se derivan como los productos de la acción de la primera sobre la segunda, comenzando por los primeros números, ordenados en década, después las Formas (concebidas ahora como fórmulas matemáticas). Como se ha dicho más arriba a propósito del Filebo, la introducción de un principio casi material y casi «femenino» al más alto nivel de la realidad, en donde desempeña el papel de principio originario de diferenciación y de individuación, es un desarrollo muy significativo en la historia de la noción de ser verdadero: era reconocer que partiendo de un principio primero único, ninguna otra cosa podía aparecer lógicamente, al menos que se postulase otro elemento, aunque fuese pasivo y subordinado, que pudiese servir de instrumento o de canal de diversificación y , por lo tanto, de generación para otras entidades. No sabemos exactamente por qué Platón no quiso consignar por escrito los detalles de esta doctrina. Tal vez estaba convencido de que era cierta en general sin tener la sensación de haber comprendido suficientemente los mecanismos del proceso de derivación. En todo caso legó esta doctrina a sus sucesores inmediatos, que la desarrollaron de diversas formas.

Los diálogos de Platón contienen por lo tanto, al menos como solución, la totalidad de las dimensiones del concepto griego del ser. Sus sucesores inmediatos aportaron con todo elementos de formalización y de clarificación importantes, que ejercieron una influencia considerable en las etapas sucesivas del pensamiento griego. En este sentido, su sobrino y sucesor Espeusipo parece haber dado un nuevo impulso a la matematización de lo real utilizando como primeros principios la unidad y la multiplicidad (siendo esta

una variante de la dualidad indefinida postulada por Platón), con el fin de engendrar una serie compleja de niveles de realidad (en primer lugar los números, después las figuras geométricas, después el alma), bajo una forma tal que, en cada caso, el producto de la unión de la unidad y de la multiplicidad constituye el primer principio del nivel inmediatamente inferior (este proceso suscita los sarcasmos de Aristóteles; sin embargo tiene su propia lógica).

Otra contribución importante de Espeusipo es que declaró que su primer principio, la unidad, estaba más allá del ser y que no podía ni tan siquiera describirse correctamente bajo el nombre de «bien» (crítica implícita del nombre dado por Platón). En resumen es a Espeusipo, más que al propio Platón, a quien debemos considerar como el padre de la teología negativa del platonismo posterior.

Jenócrates, el sucesor de Espeusipo, concedió a Aristóteles que el principio supremo debía ser un intelecto (nous), y por lo tanto un existente verdadero (más que un principio superior del ser); pero lo describió también como una mónada o unidad a la que se opone una díada o dualidad, derivando todas las cosas de la unión de estos dos principios opuestos. Por lo tanto Espeusipo y Jenócrates matematizaron ambos el sistema de las Formas; pero los detalles de sus innovaciones permanecen oscuros porque las informaciones que de ellas da Aristóteles son simplificadoras y tendenciosas. No obstante atestiguan una tradición ininterrumpida de especulaciones animadas sobre la naturaleza del ser en el seno de la Academia Antigua, cuyos resultados se transmitieron a los platónicos posteriores.

Aristóteles es un pensador que, bajo muchos puntos de vista, es muy crítico con respecto a su maestro Platón. Sin embargo se inscribe en su corriente en un punto esencial. En un famoso pasaje del *Sofista* de Platón, reproducido por Heidegger en las primeras líneas de *Sein und Zeit*, el Extranjero se dirige en estos términos a los antiguos teóricos del ser: «Está claro que desde hace tiempo estáis al tanto de que lo que vosotros queréis decir cuando pronunciáis esta palabra, «siendo» [on]; pero nosotros pensábamos antaño que la comprendíamos, pero ahora hemos caído en la confusión». Un poco antes había planteado esta cuestión a sus interlo-

cutores imaginarios: «Para todos vosotros, para quienes todas las cosas son el calor y el frío, o alguna pareja de esta clase, ¿cuál es entonces el término que aplicáis a uno y a otro, cuando afirmáis que ambos «son» y que cada uno de los dos «es»? Por este «es», ¿qué · queréis hacernos comprender? Esta cuestión decisiva, la del sentido del ser, no se puede plantear más que si dejamos un momento de preguntarnos «Esto qué es?» para proponer un interrogante más radical: «¿Qué es el ser?» Se trata en resumen de intentar determinar bajo qué caracteres se puede reconocer que una cosa es un ser: invirtiendo de algún modo el procedimiento de Parménides, que había querido completar lo que falta en «si alguna cosa es un ser, entonces es..., Platón intenta completar lo que falta en «si alguna cosa es..., entonces es un ser. Un poco más lejos, el Extranjero propone, al menos a título provisional, considerar como una marca del ser su poder de actuar o de padecer: «Lo que tiene un poder natural de cualquier tipo, sea de actuar sobre cualquier otra cosa, sea de padecer, todo lo poco que se quiera, bajo el efecto de un agente aunque fuese el más insignificante, y aunque sólo fuese una vez, todo ello es verdaderamente». Esta marca característica del ser permite arbitrar, hasta cierto punto, el debate que se abrió entre los materialistas (los «Hijos de la Tierra»), para los que únicamente son las cosas que ofrecen resistencia y contacto, por tanto los cuerpos, y los idealistas (los «Amigos de las Formas»), para quienes únicamente son las realidades inmóviles e inmutables, Protágoras, tanto inteligibles e incorpóreas: los primeros deber aceptar la ampliación de su ontología para dejar sitio a entidades invisibles e intangibles, y sin embargo activas, como el alma y las virtudes, los segundos deben modificar la suya para acomodarse a la especie de pasión que sufren las realidades inteligibles en la medida que el alma las conoce.

Este remontarse a la cuestión de sentido del ser, así comenzado por Platón, tal vez nunca más se llevó a cabo con la misma seriedad, la misma obstinación laboriosa, que en Aristóteles (especialmente en los llamados libros «centrales» de la *Metafísica*). Pero una de sus doctrinas fundamentales consiste precisamente en rechazar el presupuesto principal de la cuestión: no tiene sentido interrogarse sobre el sentido del ser por que el ser «se dice en varios sentidos» —e incluso, en

varias ocasiones en varios sentidos-. Las principales distinciones aristotélicas son la distinción de estas «categorías» (de cualquier ser se puede decir diferenciadamente o bien qué es o bien qué cualidad es, o bien de qué cantidad es, etc., de modo que las esencias, las cualidades, las cantidades, etc., son tipos de ser irreductibles los unos a los otros) así como la distinción del ser en potencia y del ser en acto. Todas estas distinciones se convierten en manos de Aristóteles en poderosos instrumentos para resolver antiguos problemas y para disipar las paradojas en las que el pensamiento anterior se había quedado estancado, y de las que los sofistas habían tenido la habilidad de sacar partido para estancarlo todavía más. Por ejemplo, la distinción entre la potencia y el acto permite resolver de modo inteligible, y contra Parménides, el enigma del cambio y de la generación: lo que se muestra como nuevo en el mundo no se condena a ser una ilusión (lo que parece nacer ya estaba allí de hecho) o un milagro (el de una creación ex nibilo); es la actualización de lo que ya era, pero únicamente en potencia. Por ejemplo, la distinción de las categorías también permite comprender que un ser pueda cambiar de cualidad al tiempo que permanece siendo esencialmente lo que es.

Los instrumentos metafísicos puestos a punto por Aristóteles le crean, por lo demás, problemas considerables, que ejercerán un constante estímulo sobre todo el pensamiento filosófico ulterior. Si el ser se dice en sentidos irreductiblemente múltiples, es decir, en otras palabras, si el ser no es un género único que engloba a todos los tipos de seres como otras tantas especies, ¿en qué puede convertirse la ambición tradicional de la filosofía de ser una ciencia total del ser en su totalidad? ¿Acaso no es preciso renunciar a esa ambición y replegarse sobre las ciencias regionales, encerradas cada una de ellas en un género particular gobernado por sus propios principios? Aristóteles intentó sin embargo salvaguardar la legitimidad de una «ciencia del ser en tanto que ser» al introducir entre los diversos significados del ser una relación que respete su irreductibilidad, al tiempo que atenúa su dispersión: ésos se remiten en su totalidad al primero de ellos, el significado de ousia (esencia o sustancia, o ¿acaso no habría que decir «estancia»?), es en este sentido, por ejemplo, que toda cualidad es cualidad de una ousia, y así para lo demás. Por lo tanto la antigua cuestión «¿Qué es el ser?» que Aristóteles describe como un «tema de investigación y de estancamiento desde hace mucho tiempo, y todavía ahora, siempre breve», puede plantearse de un modo nuevo («¿qué es la ousia?»), y la remisión de la antigua pregunta a la de los sentidos del ser puede replantearse en una remisión de la pregunta nueva a la de los sentidos de la ousia (Metafísica, Z, caps. I-II ss.).

Uno de los aspectos más célebres de la respuesta de Aristóteles a esta cuestión es un aspecto negativo: las realidades normalmente designadas por los términos «universales» o «comunes», no cumplen las condiciones necesarias para ser admitidas al rango de ousia. Con respecto a esto Aristóteles da la vuelta al platonismo: rechaza el plantear un mundo de formas transcendentes, superior al mundo de los individuos físicos, y más real que él. Para Aristóteles el tipo de sustancia primordial y real hasta el punto más alto es el del individuo físico o, todavía mejor, cuando profundiza su análisis, de la «forma» inherente a un trozo de materia individualizado. Todos los otros niveles del ser, como géneros y especies, son «secundarios» y menos reales. Por el contrario, no abandona la idea de una realidad suprema e inmutable que guíe el Universo. Al tiempo que deseoso de purgar al cosmos del sistema de formas trascendentes y de los números ideales planteado, de forma superflua a sus ojos, por Platón y por sus sucesores Espeusipo y Jenócrates, Aristóteles estaba completamente dispuesto a reconocer la existencia de un principio supremo, al que llama el «Primer Motor inmóvil», en función del papel que desempeña en relación con el mundo físico y que permite demostrar su existencia: pero este principio, considerado en sí mismo, es un Dios-Intelecto cósmico, que «se piensa a sí mismo», que se absorbe totalmente en el pensamiento de su propio espíritu y que no se constituye como motor primero de todo movimiento más que en su condición de polo último de atracción, de fin hacia el que tienden todas las cosas a su manera (comenzando por los cuerpos celestes, cuyas revoluciones eternas son un modo de imitar su inmovilidad); es este impulso ininterrumpido el que mantiene a todas las cosas en el ser. Este intelecto es por lo tanto un sucesor más refinado del Nous de Anaxágoras, y probablemente también del Bien de La República; en tanto que tal constituye la base de todas las especulaciones posteriores sobre la naturaleza de la divinidad suprema, hasta la época de Plotino.

El concepto de este primer principio, fuente de movimiento para todo lo demás y fuente de iluminación para los intelectos humanos, que son de la misma naturaleza que él, no tiene sin embargo como consecuencia la de privar al mundo físico de su consistencia ontológica. Mantenido por una tendencia común hacia este principio, el mundo no deja de ser un conjunto complejo y coherente de sustancias individuales y primeras, que trabajan todas ellas para alcanzar su propia perfección en virtud de las capacidades naturales que poseen. De esta forma Aristóteles restableció la inmanencia del ser en el mundo físico, en marcada oposición con las tendencias al transcendentalismo que se observan en Platón y sus sucesores más fieles. El contraste también puede describirse como de oposición entre un modelo matemático y un modelo biológico del universo (Aristóteles fue un entusiasta biólogo). Pero pese a su oposición a su maestro Platón y a sus antiguos condiscípulos de la Academia, Aristóteles no rechaza en absoluto la teología y no tiene nada de materialista.

Las principales escuelas filosóficas de la época helenística (siglos III y II a.C. ), el estoicismo y el epicureísmo, mantuvieron el principio de inmanencia del ser en el mundo, aunque se oponían entre sí de forma radical en la cuestión de la teleología. Se puede decir de forma sumaria que los estoicos se inspiraban en Heráclito y su noción de logos, principio de tensión vital en el Universo, al tiempo que desarrollaban esta noción de tal modo que la convirtieron en un principio más amplio, el de un destino ineluctable que, un poco como un programa informático a escala cósmica, se realiza a través de la historia. Por el contrario los epicúreos se consideraban como los herederos de la tradición de los atomistas y rechazaban todo principio de finalidad o de gobierno divino en el Universo: al igual que para los atomistas, la realidad estaba constituida para ellos por los átomos y el vacío. No obstante, las dos escuelas estaban de acuerdo en su oposición al concepto platónico de una realidad trascendente e inmaterial. Destaquemos sin embargo que los estoicos atribuyeron una especie de realidad a entidades incorpóreas (como el tiempo o el lugar), lo que los llevó a plantear, por encima del ser, reservado a las realidades corpóreas, un género supremo al que llamaron el «Alguna cosa». Destaquemos además que en su física concebían el logos como un «fuego creador», noción que revela un parentesco interesante con el concepto moderno de energía, en su oposición a la materia; por lo demás, para ellos este fuego es periódicamente la única cosa que existe, a saber en los momentos de «conflagración» cósmica en los que todo lo demás se absorbe en él.

El concepto helenístico del ser (que los sucesores de Aristóteles en el Liceo parecen haber aceptado plenamente) carecía por tanto de cualquier clase de compromiso materialista e intramundano. Únicamente en el siglo 1 a.C., la escuela platónica renunció al escepticismo que había adoptado desde la mitad del siglo III a.C. y volvió al dogmatismo, y el pitagorismo alcanza un nuevo interés; entonces se observa la reintroducción del concepto de un orden de realidad trascendente e inmaterial, y el de una jerarquía del ser. En los diferentes platónicos de los dos primeros siglos de nuestra era, como Plutarco y Numenio (al igual que en Filón de Alejandría, filósofo platónico judío), encontramos sistemas que incluyen un primer principio que es a la vez un intelecto y una mónada, un segundo principio diádico «femenino» que sirve de «madre» a toda la creación, un conjunto de Formas más o menos matematizadas, a veces un logos de tipo estoico que desempeña el papel de un principio organizador y finalmente un alma del mundo, que es ella misma un descendiente del principio diádico primordial, y que sirve de relevo para la proyección de las formas sobre la materia, produciendo de este modo el mundo físico. Tal era el sistema de la realidad que dominaba en la época en que el cristianismo comenzó a prestar atención a la filosofía griega y tuvo una profunda influencia sobre los comienzos de la metafísica cristiana.

No obstante, durante los siglos II y III d.C. comienza a mostrarse una contradicción en la noción de primer principio de la realidad, concebido a la vez como un intelecto y como una unidad radical —es decir, en resumen, entre las herencias respectivas de Anaxágoras y de la tradición pitagórica—. Los filósofos griegos tenían a estos dos conceptos en alta estima y no deseaban abandonan ninguno de ellos en su concepción de las características

del primer principio. Sin embargo, bajo el efecto del despiadado análisis dialéctico llevado a cabo por Plotino, el último gran espíritu original de la tradición filosófica griega, el intelecto fue destronado. Se podía considerar que la intelección, e incluso la autointelección, implicaba inevitablemente dos elementos, un sujeto pensante y un objeto pensado; incluso si eran sustancialmente idénticos, no eran menos diferentes en el plano conceptual. Semejante grado de dualidad era para Plotino incompatible con la función del primer principio, que era la de fundar toda unidad en el Universo. De esta forma inauguró el período de la historia del platonismo que se designa bajo el nombre de «neoplatonismo» llevando a cabo una actividad decisiva: para él, el primer principio, «el Uno», está por encima del intelecto y del ser, convirtiéndose estos últimos en características de un principio secundario al que designa con el nombre de Intelecto (y siendo el Alma un tercer principio diferenciado). Según Plotino, Platón ya había distinguido los dos principios superiores en las dos primeras hipótesis de la segunda parte del *Parménides* –diálogo cuya verdadera intencionalidad es todavía hoy objeto de desacuerdos irreductibles.

Podemos terminar con esta propuesta radical de Plotino (anticipada en cierta medida, no obstante, por Espeusipo) nuestro panorama de la noción griega del ser. Desde Tales hasta Plotino (y más allá), esta noción se caracterizó por la búsqueda de un fundamento único y suficiente de todo lo que vemos en torno a nosotros; debido a ello es una de las contribuciones más importantes de Grecia al

pensamiento humano. En todas sus ramificaciones y variaciones, esta noción ha desempeñado hasta nuestro días un papel absolutamente fundamental en el metafísica de Occidente, no menos que en su teología. La cuestión que no ha dejado de estar subyacente en nuestra exposición -la de la relación, en la reflexión griega sobre el ser, entre la investigación de lo que es «verdaderamente» y el cuestionamiento de lo que es el ser, para cualquier ser que sea- ya atraviesa el libro compuesto que la tradición nos ha legado bajo el nombre de *Metafísica* de Aristóteles: yuxtaponiéndose de modo complejo y no sin interferencias, dos concepciones de la filosofía, una como ciencia del ser superior y primero, otra como ciencia del ser considerado únicamente «por el sesgo» en donde está el ser. Seguidamente, la oscilación entre estas dos concepciones se verá enmascarada en ocasiones por la identificación del ser en tanto que ser con el ser divino, otras veces, por el contrario, se endurecerá en una oposición escolar entre metafísica general, ciencia del ser «común», y metafísica especial, ciencia del ser «supremo». Lo que se llama la «modernidad, se resume, en buena medida, en una deconstrucción de esta «constitución ontoteo-lógica de la metafísica. (Heidegger), bajo el efecto de una denuncia de las «sugerencias aberrantes de la gramática. (Nietzsche); el ser ya no es más que un «efecto de decir» (Lacan). Regreso con fuerza de la sofística, en resumen: incluso dejando a los griegos, no los dejamos.

John Dillon

#### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

Aubenque, Pierre, Le Problème de l'étre chez Aristote – Essai sur la problématique aristotélicienne, PUF, París, 1962 (versión española, El problema del ser en Aristóteles, Taurus, Madrid, 1981).

— (ed.), Concepts et catégories dans la pensée antique, Vrin, París, 1980.

Burkhardt, Hans y Smith, Barry (eds.), Handbook of Metaphysics and Ontology, 2 vols., Philosophia Verlag, Munich, 1991.

GILSON, Etienne, L'Etre et l'Essence, Vrin, París.

GUTHRIE, W. K. C., A History of Greek Philosophy, 6 vols., Cambridge University Press, Cambridge, 1962-1981 (versión española, Historia de la Filosofía Griega, 6 vols., Gredos, Madrid, 1988-1993).

Heideger, Martin, *Sein und Zeit,* Halle, 1927 (versión española, *El Ser y el Tiempo*, FCE, México, 1951).

— *Parmenides*, Klostermann, Frankfort 1982.

Kahn, Charles, The Verb "Be" in Ancient Greek, Reidel, Dordrecht/Boston, 1973.

MacIntyre, Alasdair, Being, en Edwards, Paul (ed.), *The Encyclopedia of Philosophy*, Macmillan, Nueva York/Londres, 1967, vol. I, pp. 272-277.

OWEN, G. E. L., «Aristote on the Snares of Ontology», en Bambourg, Renford (ed.), New Es-

says on Plato and Aristotle, Routledge, Londres, 1965, pp. 69-95 (reimpreso en Owen, G. E. L., Logic, Science and Dialectic – Collected Papers in Greek Philosophy, Duckworth, Londres, 1986).

OWENS, Joseph, *The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics*, Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Toronto, 1951.

REINHARDT, Karl, *Parmenides und die Ges*chichte der griechischen Philosophie, Cohen, Bonn, 1916.

ROBIN, Leon, La Pensée grecque et les Origines de l'esprit scientifique, Albin Michel, París, 1948 (versión española, El Pensamiento Griego y los Orígenes del Espíritu Científico, Cervantes, Barcelona, 1926).

# REMISIONES

Cosmología Física Aristóteles Platón Academia Sofística Lógica Lógica Anaxágoras Parménides Plotino Platonismo

# EL CONOCIMIENTO

# PRELIMINARES

a aventura intelectual del saber griego, considerado no exclusivamente desde el punto de vista de la extensión del saber adquirido, sino también del de la reflexión sobre la naturaleza del conocimiento -su origen, sus objetos, sus métodos, sus límites- da la impresión de una gran proliferación de ideas, pero también de un gran desorden y de múltiples rivalidades teóricas. Los griegos supieron muchas cosas por haberlas en ocasiones recopilado y muchas veces descubierto. Para muchas disciplinas científicas fundamentales, especialmente para las matemáticas, abrieron lo que Kant denominó «la segura vía de la ciencia». Amaron apasionadamente la investigación y el logro de la verdad, con la bastante embriaguez como para creer en ocasiones, como le sucedió a Aristóteles, que por naturaleza todos los hombres deseaban el saber por sí mismo y sin otro objetivo que su propio disfrute. También creyeron saber muchas cosas -a decir la verdad, más de las que sabían realmente-. En ocasiones se equivocaron cruelmente sin tener siempre excusas válidas. Con frecuencia tuvieron o atribuveron demasiada confianza a sus fuerzas: a pesar de ciertas intuiciones fulgurantes, sus teorías del cambio físico y de la materia, sus cosmogonías, sus cosmologías, sus doctrinas concernientes a la naturaleza y al origen de la vida animal y de la vida humana no pertenecen más que de una forma muy indirecta a la historia de la verdad científica. Algunos de ellos tomaron por ciencias, e incluso por modelo de cierto tipo de ciencias disciplinas que no dudaríamos en clasificar en la categoría de los seudo-saberes. Se podría creer que supieron crear ciencias auténticas, pero no sin ponerse de acuerdo para determinar (lo que todavía hoy es un

problema) bajo qué criterios se reconoce el saber auténtico.

¿Acaso los griegos reflexionaron insuficientemente sobre las condiciones a cumplir para que se pueda decir que alguien sabe algo? Muy al contrario. La suprema originalidad de los filósofos y de los sabios griegos está sin duda en haberse planteado problemas del tipo de los que se clasificarían en la actualidad en la teoría del conocimiento. Los griegos supieron plantear cuestiones que se podrían calificar como reflexivas («Qué es precisamente saber?»), críticas («¿Podemos saber algo verdaderamente? Y, en caso positivo, ¿Qué clase de cosas?»), metodológicas (¿Qué medios están a nuestra disposición para resolver una cuestión?»), transcendentales (¿Cómo deben estar constituidos el mundo y nosotros mismos, para que podamos saber algo sobre él?.).

Pero también aquí el cuadro de respuestas, e incluso el de las cuestiones ofrece contrastes marcados. El impulso conquistador del saber griego se levanta sobre el fondo inicial de una especie de tristeza epistemológica: con respecto al saber divino, las facultades humanas están severamente limitadas, por no decir que son nulas. Al querer transgredir esos límites para descubrir el envoltorio invisible en los repliegues del espacio y del tiempo, se corre el riesgo de suscitar la cólera de los dioses, celosos de sus privilegios específicos y dispuestos a castigar la bybris, la orgullosa desmesura. Sócrates, el filósofo más célebre de Grecia, acaso no debe lo esencial de su celebridad a la historia de aquel oráculo que lo señaló como el más sabio de los hombres, superioridad que él mismo interpreta como queriendo decir que era el único que no creía saber lo que no sabía. Pero junto a este pesimismo, que por lo demás no desaparecerá nunca, se encuentran muchas expresiones de un verdadero entusiasmo epistemológico, que nace y se refuerza en la consciencia que la razón adquiere de sus poderes y de la confianza que extrae de sus éxitos y tal vez también, de manera más fundamental, de la idea tácita y casi universalmente admitida de que el hombre no es en el mundo (por citar a Spinoza) como un imperio en un imperio, como un islote encerrado en representaciones que actúan como una pantalla entre él y lo real; por el contrario, está en el mundo como en su casa, forma parte integrante de ese mundo, es de la misma materia que él, hasta el punto de que el problema inmediato no está en saber cómo se puede alcanzar la verdad en sus palabras y en su pensamiento, sino más bien cómo puede faltarle esa verdad. La cuestión de la posibilidad del error ocupará a los grandes espíritus, al menos hasta Platón, que consagrará muchos análisis laboriosos antes de acabar por resolverla en El Sofista.

Este contraste entre pesimismo y optimismo epistemológico se puede ver como la matriz inicial de un gran debate, el planteado entre el escepticismo y el dogmatismo, que atraviesa a la filosofía griega, como tal vez y siguiéndola, a toda la filosofía, si es cierto que en cierto sentido el escepticismo, que es originariamente espíritu de investigación y de examen crítico, se confunde con la propia filosofía, y que el dogmatismo, en su concepción antigua, que no se confunde con el recurso al argumento de autoridad sino que significa por el contrario que tras haber reflexionado, trabajado e investigado se ha conseguido establecer una doctrina bien argumentada y enseñable de modo racional.

Para dominar la masa de los textos y de los documentos griegos referentes a la reflexión sobre el conocimiento, sería tentador distinguir entre pensadores e incluso entre épocas, según un sesgo que se reproduciría en el dogmatismo y el escepticismo. Ciertos filósofos fueron sensibles sobre todo a los logros del conocimiento, con sus formas diferenciadas; poco vulnerables a los ataques y a las sospechas del escepticismo, se interesaban principalmente por la naturaleza del saber. Sus preguntas son: ¿Qué es conocer? ¿Existen diferentes tipos de saber y, en caso afirmativo, cuáles son y cuáles son sus diferencias? ¿De qué otros estados intelectuales se dife-

rencia el saber, y cómo se distingue de ellos? ¿Cuáles son los mecanismos en juego en la adquisición y la posesión del saber? ¿Cuáles son las estructuras del pensamiento científico? Otros filósofos, atraídos por el escepticismo y fuertemente motivados por el desafío que lanza, se preguntaron más bien si el hombre es capaz de adquirir un saber; en caso de respuesta negativa, qué argumentos permiten u obligan a dudarlo o a negarlo, cuál es la naturaleza de los obstáculos que se oponen a ello; si la respuesta es positiva, de qué medios se dispone para acceder al saber y para tener uno mismo la garantía de haber accedido a él. Pero estos dos tipos de problemas no son completamente independientes. Si es cierto que no se puede definir el saber de una forma totalmente arbitraria (un enunciado como «sabe que Sócrates es un caballo, pero Sócrates no es un caballo, por ejemplo, sería en cualquier caso inadmisible), no obstante se puede establecer una noción más o menos restrictiva o generosa –esta flexibilidad se vé por lo demás favorecida por la riqueza y variedad del vocabulario griego relativo al conocimiento-. Lo que se dice de la naturaleza del saber está evidentemente vinculado a lo que se dice de su posibilidad y de sus límites. Cuanto más alta se sitúa la barra del saber, resulta más difícil de saltar; se puede incluso situarla lo bastante alto como para que sea imposible de saltar, o como para que parezca que se hace imposible saltarla; y muchas veces basta el espesor de un cabello para que una ambición muy alta se incline hacia un pesimismo total. Sin embargo se puede evitar esta inversión del pro al contra, sea mostrando que en ciertos casos al menos la barra del saber se puede saltar, sea recusando la descripción del saber que crea tales obstáculos a su salto y sustituyéndola por otra.

Si los grandes interrogantes de la teoría del conocimiento se relacionan de este modo entre sí, esta misma teoría no es autónoma en el pensamiento griego. Solo fue poco a poco que se produjeron los libros consagrados exclusivamente a la justificación epistemológica de las doctrinas positivas de su autor (quizás las *Confirmaciones* perdidas de Demócrito era el primer libro de esta clase), al análisis de la naturaleza del saber (el *Teeteto* de Platón que por lo demás no llegó a una «solución» explícita del problema) o a la de las estructuras del conocimiento científico

(las Segundas Analíticas de Aristóteles); en la época helenística veremos finalmente instalarse en primer planto, en el orden general de un sistema, los libros y la teorías expresamente consagrados al «criterio de la verdad», como el Canon de Epicuro y la doctrina estoica de la impresión (phantasia). Uno de los factores que actuaron en contra de la autonomía de la teoría del conocimiento es seguramente la idea de que debe existir una correspondencia entre las características de un conocimiento digno de este nombre y las propiedades exigibles del objeto real o posible de este conocimiento: determinada descripción del conocimiento determina un reparto entre los tipos de entidades susceptibles o no de ser conocidas. Como se admite por principio que no se puede saber más que lo que es verdad, y que quien conoce la verdad, como dice Platón, «toca al ser», se instauran intercambios constantes entre la teoría del conocimiento y lo que se puede llamar, con una palabra que no aparece con anterioridad al siglo xvII, la ontología. Las zonas del ser se recortan en función de inclinaciones epistemológicas (sensible-inteligible); por el contrario, ciertos cortes ontológicos conllevan importantes implicaciones epistemológicas (ser-devenir, necesario-contingente, supralunar-sublunar).

Así pues la teoría del conocimiento está en relaciones constantes de acción y de reacción con la teoría del ser, como objeto conocido o cognoscible; también lo está con la teoría del alma, como sujeto cognoscente o susceptible de conocer. Si el conocimiento instaura una relación entre el alma y el ser, atestigua en primer lugar y en general, la afinidad o el parentesco que los une y que hace posible la institución de esta relación y además, de una forma más particular, de la semejanza que debe existir entre los elementos y las estructuras de una y otro. Desde muy pronto sale a la luz una idea que pese a algunas excepciones interesantes se admitirá de forma general bajo diversas formas: «lo semejante conoce a lo semejante, lo que quiere decir, no solamente que el parecido entre los elementos del ser y los elementos del alma sea la causa objetiva de la posibilidad del conocimiento, sino también, por el contrario, que esta misma posibilidad es para nosotros el signo de ese parecido. Dicho de otra forma, la teoría del conocimiento es un instrumento privilegiado del conocimiento

de sí, tarea cuya importancia ha subrayado sin descanso el pensamiento griego, pero también su dificultad, pues no se considera que este conocimiento de sí y por sí pueda tener la transparencia inmediata de un cogito: para conocerse es necesario conocerse conociendo algo y reflexionar sobre las condiciones de esta experiencia cognitiva. El conjunto de las relaciones que acaban de bosquejarse entre los planos del ser, del conocimiento y del alma podría ilustrarse por el método que establece Aristóteles en su tratado Acerca del alma: el estudio debe realizarse en primer lugar sobre los objetos, actividades y operaciones cognitivas del alma (por ejemplo, lo sentido, lo pensado); de estos objetos, el alma pasará a ocuparse de las actividades y de las operaciones por sí mismas (el acto de sentir, el acto de pensar); por último, remontando del acto a la potencia, el alma está en disposición de definir la esencia de la facultad de sentir, de la facultad de pensar.

No se buscará aquí presentar un cuadro histórico y sistemático de las diversas concepciones del conocimiento que presentaron y sostuvieron los filósofos y las escuelas filosóficas de Grecia: la materia es demasiado rica y demasiado compleja como para poder ser dominada en un panorama breve. Se propondrá más bien una serie de bosquejos gnoseológicos, bajo la forma de variaciones comparativas destinadas a poner en relación cierto número de nociones pertenecientes al dominio del saber y a los dominios relacionados con él. Sin dedicarse a establecer las diferencias, evidentemente reales, que separan las teorías, quisiéramos subrayar algunas constantes fundamentales que manifiestan, de un extremo al otro del inmenso arco histórico que llamamos Antigüedad griega, una continuidad con frecuencia sorprendente.

## SABER Y VER

Es necesario partir de la idea común según la cual, en el origen, los griegos identificaron, o casi, el saber con la percepción sensible y, particularmente, con la percepción visual. Su vocabulario cognitivo presenta huellas incontestables de esta situación: uno de los verbos más comunes para decir «sé», por ejemplo, es oida, que se relaciona con la misma raíz indoeuropea que el latín videre, «ver». Destaquemos sin embargo que oida es gra-

maticalmente un perfecto que no significa «veo» sino precisamente «estoy actualmente en la situación de alguien que ha visto». Lo que sé no es por lo tanto lo que veo ahora, sino lo que he visto, aquello en lo que he estado presente de forma perceptiva, aquello de lo que me acuerdo tras haber dejado de ver, aquello que puedo imaginar cuando ya no lo veo, lo que puedo reconocer si ocurre que lo vuelva a ver, lo que puedo contar o describir porque he sido «testigo ocular».

Por contraste con el saber fundado sobre una experiencia perceptiva personal y directa, pero que le excede en el tiempo y que ancla en su pasividad la posibilidad de diferentes representaciones activas, ¿cuál es el estatuto de la información que posee quien no ha visto, pero al que relato o describo lo que yo he visto? Si el saber por experiencia directa se identifica con el saber a secas, lo que denominaríamos un «conocimiento de oídas- debe pasar simplemente por un no-saber. Esto es así en un célebre pasaje de Homero, en el que el poeta solicita la ayuda de las Musas para poder enumerar a los jefes del ejército griego: «Pues vosotras sois diosas, estáis presentes y sabéis todas las cosas; nosotros nos limitamos a extender el rumor de la gloria (pheme), y no sabemos nada: (Ilíada, II, 484-487). Al mismo tiempo que opone la amplitud del saber divino y la nulidad del saber humano, este texto manifiesta qué es lo que fundamenta tanto a uno como a otro: el saber concedido a las diosas se rehusa a los hombres, descansa en la presencia de las unas y en la ausencia de los otros ante lo que se trata de saber, y sobre la experiencia directa que esta presencia y esta ausencia hacen posible para las unas, e imposible para los otros.

Semejante concepción implica una doble y severa limitación del saber accesible. Lo que los sujetos cognoscentes están en medida de conocer está determinado por sus posibilidades de visión: la visión humana que no se ejerce más que en los estrechos límites de lugar y de tiempo; que está inevitablemente vinculada con un punto de vista que excluye los otros. Además el dominio de los objetos cognoscibles se limita al de los objetos visibles. Es por ello que la posterioridad filosófica de esta concepción se debe buscar sobre todo en las doctrinas sensualistas o empiristas. El propio Platón, no obstante, en un pasaje paradójico y discutido del *Teeteto*, decla-

ra que cuando se trata de un hecho pasado, por ejemplo de un crimen, únicamente un testigo ocular puede saber lo que ha pasado y que si el juez, persuadido por el discurso de los oradores, llega pese a todo a una sentencia correcta, lo será «sin la ciencia».

La influencia de este modelo visual sobre la teorías antiguas del conocimiento se ha sobrestimado en ocasiones; pero esta no es una razón para subestimarlo. El modelo llevaba en sí mismo por lo demás diferentes posibilidades de ampliación. Si se parte de la idea de que conozco aquello con lo que estoy en la misma relación que con las personas que conozco por haberlas encontrado, y que soy capaz de identificar y de reconocer (lo que se ha llamado el «conocimiento por proximidad»), no es imposible concebir sobre este modelo el conocimiento de ciertos objetos que no son actualmente visibles para los milesios, en el espacio y el tiempo que ocupo y desde el punto de vista que es el mío. Algunos hombres excepcionales pueden tener el privilegio de «ver» lo que, pese a que es visible directamente, escapa a la visión ordinaria, lo que se oculta en las regiones subterráneas o celestes, en las tinieblas del pasado o en la oscuridad del futuro: el adivino es un «vidente», la pitonisa una «vidente». El modelo visual incluso pude trasponerse a objetos que, por su naturaleza, no son visibles, por ejemplo entidades abstractas y puramente inteligibles: es tentador representarse la facultad intelectual que las capta como una especie de «ojo del alma» que ejerce sobre ellos su «visión» específica. Esta metáfora visual está especialmente presente en términos griegos ilustres, como theoria, theorein, que se refieren en primer lugar a la vista y a los espectáculos, seguidamente, de forma metafórica, a la especulación y a la contemplación intelectual. En una imagen célebre, atribuida a Pitágoras, el que va a los Juegos Olímpicos no para comerciar, ni para competir, sino únicamente como espectador, es comparado con el filósofo, espectador del mundo; y es él quien disfruta de la mejor clase de vida. En los libros centrales de *La República*, ilustres e influyentes por demás, Platón hace descansar su teoría del conocimiento, en su forma más clásica, en una analogía detallada entre la visión y el conocimiento, sus condiciones y sus objetos respectivos. La analogía sin duda no se debe comprender más que como una identidad de relaciones: lo que la visión es a las cosas visibles, por ejemplo, la intelección lo es a la luz que aclara lo visible; pero se pasa con facilidad de esta idea a la de un parecido (de una analogía en sentido amplio) entre los términos de estas relaciones, por ejemplo entre el conocimiento intelectual y la visión. Esta extensión no es sin embargo necesaria: Aristóteles, en su tratado Acerca del alma, no se oculta para elaborar su teoría del pensamiento sobre la base de una identidad de relaciones entre pensamiento y sensación, por una parte, y objeto pensado y objeto sentido por otra; pero no intenta en absoluto asimilar pensamiento y sensación, tesis que atribuye a la mayor parte de sus antecesores y que por su parte rechaza.

#### SABER Y TOCAR

En algunas ocasiones el modelo visual del conocimiento aparece en competencia, en su propio terreno, con un modelo táctil. La visión se ejerce a distancia, lo que le proporciona su fuerza (su alcance no se limita al entorno inmediato), pero también su debilidad (a demasiada distancia pierde su precisión, y en el intervalo pueden aparecer factores de niebla). El tacto tiene un radio de acción menor; pero compensa esta inferioridad por la infalibilidad inmediata del contacto que supone entre el cuerpo sintiente y el cuerpo sentido; en el tacto el mundo golpea directamente a nuestra puerta. El modelo táctil será por tanto y por excelencia el de los materialistas, a los que Platón describe como •no recociendo el ser más que a lo que ofrece resistencia y contacto» (El Sofista). La teoría democritea de los simulacros asimila la vista, que parece ser un sentido a distancia, a una especie particular de contacto, puesto que resulta de la acción de sutiles envoltorios, emitidos por el cuerpo sentido y que viajan en el intervalo hasta tocar al cuerpo sintiente.

El tacto, en el que Lucrecio canta «el sentido del cuerpo», incluso pudo proporcionar a filósofos no materialistas un modelo cognitivo que hizo abstracción de la corporeidad de las entidades en contacto en beneficio de la inmediatez del contacto mismo. Son imágenes táctiles que vienen a la pluma de Aristóteles cuando define el tipo de conocimiento que conviene a las entidades «simples». Puesto que por definición son «incompuestas», no puede ser cuestión de captar una parte y de dejar de lado otra: según una lógica binaria, la intelección de los simples se hace perfectamente o no se hace en absoluto. El tacto proporciona, así pues, el modelo para un conocimiento que debe su lugar singular a que no tiene por alternativa más que la ignorancia, y no el error.

## SABER Y CONOCER

Abramos aquí un debate, que el modelo visual, así como el modelo táctil, permiten introducir. El idioma francés, envidiado en este punto por otros, distingue sintácticamente «saber» y «conocer». Se dice «conocer a alguien», o «alguna cosa»; no se dice «conocer que alguna cosa es esto o lo otro. No se dice «saber alguno» ni, salvo excepciones, «saber algo»; se dice «saber que» algo es esto o lo otro. Las expresiones corrientes distinguen así un conocimiento de tipo objetual y un saber de tipo proposicional. Los verbos cognitivos en griego no están especializados de este modo: la mayor parte admiten una construcción objetual y una construcción proposicional. Ciertas posibilidades sintácticas comunes en griego difuminan todavía más la distinción: el participio puede reemplazar a la construcción proposicional (en vez de decir: «Sé que dices la verdad», se dirá, por ejemplo, de forma literal: «conozco a ti diciendo la verdad»); y el sujeto de la proposición completiva puede aparecer por anticipación como objeto del verbo principal (en vez de decir: «Sé que Sócrates está muerto», se dirá, por ejemplo, de forma literal: «conozco a Sócrates que está muerto»).

Esta ausencia de estanqueidad entre el conocimiento de una cosa y la de un estado de las cosas sin duda favoreció la idea de que saber que una cosa es esto o lo otro, es conocer está cosa misma, lo bastante y de la manera necesaria para saber que es esto o lo otro. Dicho de otra forma, es encontrar en la propia naturaleza de la cosa, objeto último del conocimiento objetual, las razones por las cuales es esto o lo otro. De ahí derivan las restricciones importantes sobre la legitimidad del empleo del verbo «saber» en contextos proposicionales: si tal cosa es esto o lo otro, pero sin que ello sea en virtud de su naturaleza (por ejemplo si no lo es más que accidentalmente, por encuentro fortuito, o también relativamente, en cierta relación, mientras que bajo otra relación no lo es), se rehusará a decir que se sabe (o que se sabe verdaderamente) que es. Hablando estrictamente no se puede saber que Sócrates está sentado, puesto que se levantará sin dejar de ser Sócrates, ni que es bajo, puesto que lo es en comparación con un hombre más alto, pero no en comparación con otro más pequeño.

## SABER Y OÍR

El modelo visual lleva a rehusar el estatuto de saber a una información que se habría recibido de un testigo ocular, sin haber sido uno mismo el testigo del hecho. Semejante rigor no carece de ejemplos; pero sería falso creer que es una herencia de la «concepción homérica» del saber. Se ha destacado con mucha razón que los héroes de Homero están perfectamente dispuestos a decir que saben cosas de las que no son testigos directos, pero de las que están informados por una cadena ininterrumpida de testimonios orales y públicos, cuya validez se puede controlar señalando que ningún contra testimonio, sea solicitado o no, venga a plantear su falsedad. Esto ocurre, por ejemplo, en materia de genealogía (*Ilíada*, XX, 203 ss.).

Este ejemplo permite matizar la inferioridad del principio del conocimiento por el oído: todo depende de la calidad de aquellos cuyas palabras escuchamos y del método disponible para evaluar su veracidad. En el rango más bajo se sitúa el rumor, vago e incontrolable; en el más alto, la transmisión de una información por uno o varios testigos de los que tenemos buenas razones para pensar que vieron personalmente la cosa y que no tienen motivos para contarla de otro modo de como ha ocurrido, y que en general son lo bastante observadores como para ser dignos de ser creídos. El modelo de conocimiento por el oído supone por lo tanto, en los historiadores muy especialmente, pero también en los oradores, una reflexión sobre los instrumentos disponibles para una crítica del testimonio. Esta reflexión se prolonga en los filósofos, que utilizan con frecuencia la imagen del mensajero para ilustrar diversas situaciones epistemológicas: todavía hablamos corrientemente, siguiéndoles a ellos, del «testimonio de los sentidos». Pero este modelo puede comprenderse tanto en un sentido dogmático como en un sentido escéptico. ¿Cómo asegurarse, si se concibe a los sentidos como testigos, de que el mensajero trasmita exactamente su mensaje, puesto que ocurre, mediante la experiencia de las «ilusiones de los sentidos, que este no es siempre el caso? En ocasiones los filósofos griegos persiguieron, con gran ambición, el ideal o el sueño de un mensaje sensorial que contendría en sí mismo la garantía de su propia autenticidad, bajo la forma de una especie de marca de fábrica inconfundible e infalsificable; en algunas ocasiones también se contentaron con un método de verificación, por evaluación del grado de verosimilitud de la impresión sensible, por contraste con otros testimonios sensoriales, por optimización de las condiciones de la experiencia.

#### SABER E INFERIR

La transmisión oral del saber perceptivo no es la única vía que permite comprender su alcance. La sensación, en el hombre, se sedimenta en la memoria, que da origen a la experiencia (en el sentido en que se habla de un «hombre de experiencia», que ha visto mucho y recordado mucho); cuando la experiencia se reflexiona, se formula de modo universal, aprehende las causas de sus éxitos, sirve de base al saber práctico (techne) y a la ciencia teórica (episteme). Este proceso natural, reconocido desde antes de Platón, y descrito varias veces por Aristóteles, así como por los filósofos de la época helenística, se encuentra retomado de forma metódica en la perspectiva inferencial de la inducción (epagoge), cuyo descubrimiento Aristóteles atribuye a Sócrates y que consiste en pasar de una multiplicidad de casos particulares que presentan cierta similitud a una ley general que los resume y los engloba (no sin riesgo de error, en el caso en que la revisión de los casos particulares no sea completo).

Otra posibilidad de extensión del saber perceptivo consiste en reflexionar sobre lo que se ve y utilizarlo como un signo o un indicio a partir del cual se podrá obtener un saber, indirecto pero real, de aquello que no es posible ver directamente. También aquí la epopeya homérica proporciona prototipos: los habitantes de Ítaca ven a Ulises, que regresa a su patria con el aspecto de un anciano mendicante, pero (con la excepción del viejo perro) no lo identifican; saber no es ver, puesto que se puede ver sin saber qué es lo que se ve. Para llegar a saber que el mendi-

go no es otro que Ulises, sus allegados lo infieren apoyándose en signos (semata): la cicatriz cuya existencia conocía la nodriza Euriclea, la posesión de secretos que Ulises es el único que comparte con Penélope que le interroga. No está excluido lógicamente que un mendigo lleve la misma cicatriz que Ulises, que un viajero haya aprendido de él cosas que se pensaba que era el único en saber; pero afinando el método del registro de signos y de su interpretación, se puede reducir prácticamente a nada la probabilidad de una coincidencia o de una superchería. El mendigo es Ulises: tal es, en resumen, la mejor explicación que se pueda inferir a partir de los hechos recogidos.

La reflexión filosófica sobre las condiciones y los poderes de la inferencia semiótica es un capítulo importante de la epistemología antigua, que sería enojoso olvidar poniendo el acento de forma exclusiva en las reflexiones extraídas del modelo deductivo de las matemáticas. Pues ocurre, por lo demás, que ocupa un lugar considerable en los debates de las escuelas helenísticas. Este interés se comprende con facilidad si se piensa en el número, en la calidad, en el prestigio intelectual y social de las disciplinas en las que la adquisición real o supuesta de los conocimientos descansa en la observación de hechos considerados como signos y en la inferencia a partir de ellos, de hechos inobservables de los que son los signos. La ciencia de la naturaleza, en todas sus dimensiones, es un ejemplo importante: desde muy pronto quedó establecida la lista de preguntas que la iban a conformar durante siglos que no sufrió grandes cambios, la agenda de toda doctrina filosófica que se respetase comprendía esencialmente cuestiones a las que se podía esperar contestar gracias al método resumido por la consigna de Anaxágoras, altamente apreciada por Demócrito: «Las apariencias son una visión de lo que es imperceptible (opsis ton adelon ta phenomena). La reflexión racional sobre las apariencias aumenta el alcance de la visión (de forma muy distinta que por los poderes excepcionales del «vidente»), hasta llegar a constituir una casi visión de lo que se oculta a la vista. El uso de los signos, además de a los filósofos de la naturaleza, ocupa de forma natural a muchos historiadores, que reconstruyen un pasado enterrado a partir de indicios presentes; los oradores, que hacen lo

mismo en los tribunales, a la búsqueda de un pasado más próximo, pero que se sirven de ellos también en las asambleas políticas para predecir lo que va a pasar sobre la base de la situación presente, o de lo que pasaría si se adoptase tal o cual medida; los adivinos, cuyo pretendido oficio es tomado muy en serio, entre otros, por los estoicos; finalmente los médicos, que coleccionan y definen los síntomas de las diversas enfermedades en relación con las condiciones externas de su aparición y que pueden establecer el pronóstico con una seguridad que les hace aparecer a veces como adivinos.

No obstante, lo mismo que existen testigos y testigos, también hay signos y signos: no se atribuye el mismo valor a todos los tipos de inferencia semiótica y el vocabulario establece la distinción cuando es necesario entre el simple indicio (semeion) y el signo probatorio (tekmerion). La calificación de un hecho como signo de otro hecho, la unicidad y la determinación de este otro hecho, la necesidad del vínculo que permite pasar de uno a otro, todo esto puede ser objeto de discusión. Es por ello que la teoría del conocimiento por signos adopta un giro muy diferente en los racionalistas y en los empiristas; muchos debates helenísticos presentan huellas de esta situación. Una distinción de origen mal determinada separa los signos llamados «conmemorativos», que, a partir de un hecho observable, permiten concluir la presencia de otro hecho también observable en principio pero temporalmente oculto y que se ha observado con frecuencia en concomitancia con el primero (en este sentido el humo es signo conmemorativo del fuego), y los signos llamados «indicativos» de los que se afirma que permiten, a partir de un hecho observable, concluir la presencia de otro hecho, esta vez inobservable por naturaleza, pero del que se piensa que es de tal condición que el primero no podría producirse sin el segundo: así la transpiración es el signo indicativo de la presencia de poros invisibles en la piel. Está claro que un racionalista debe pensar que existen signos indicativos para poder dogmatizar sobre la naturaleza intima de las cosas y sobre las causas ocultas de los fenómenos; en cierto sentido ser racionalista es esto precisamente, puesto que únicamente el razonamiento puede asegurar, a diferencia de la experiencia y de la memoria, que sin la causa oculta el efecto visible no podría

tener lugar. El empírico, por el contrario, rechazará esta posibilidad y se contentará con destacar, en un reflejo casi pavloviano, que si el fuego y el humo se manifiestan conjuntamente con frecuencia, el espectáculo de una humareda aislada incita a pensar que hay fuego en alguna parte y que se podría constatar cambiando las condiciones de observación.

Las principales fuentes de conocimiento que hemos evocado hasta ahora, la visión y sus dos extensiones, la transmisión oral del testimonio y la inferencia semiótica, corresponden a las tres palabras clave del método de los médicos empiristas: la *autopsia* o visión directa y personal, la *bistoria* o compilación de testimonios de los expertos pasados o presentes, la *metabasis* o transferencia inferencial, que pasa del un conocimiento adquirido por uno de los medios precedentes a otro, provisionalmente fuera de alcance.

#### SABER Y COMPRENDER

Hemos explorado algunas de las extensiones del modelo visual del conocimiento; volvamos ahora al propio modelo para establecer los límites que no podía traspasar. Se puede ver, escuchar, tocar muchas cosas, acumular impresiones e informaciones, explorar el mundo por todos lados, llegar a ser muy «sabio», en un sentido débil de la palabra: no será posible ser «sabio» en un sentido específico si no se comprende lo que se ha visto y escuchado. No sólo la experiencia sensible en general no proporciona, o no basta para proporcionar, un saber auténtico, sino que tampoco las experiencias sensibles particulares bastan para pretender el título de saber si no son, de una u otra forma, retomadas por una intervención intelectual. Es necesaria esa intervención, aunque sea mínima, para ponerlas en forma discursiva, para decir a otros lo que se ve y para decírselo a sí mismo, colocando esa experiencia bajo un concepto en una estructura proposicional (\*esto es blanco»); pero la intervención intelectual también es necesaria para las elaboraciones más complejas, imprescindibles para la interpretación de una experiencia particular («esto es nieve») o de una experiencia general («la nieve es blanca»). No es sorprendente, por tanto, que uno de los primeros autores en el que podemos encontrar la idea de que ver no es todavía saber y que acumular informaciones (la *polymathie*) no es todavía tener inteligencia (el noos), sea Heráclito, el filósofo del logos intraducible, pues es a la vez discurso y razón. Los ojos y las orejas, dice por ejemplo, son malos testimonios para quienes tienen almas bárbaras; siendo bárbaro el que no conoce el griego, comprendamos que la experiencia sensible no aporta ningún conocimiento al que no es capaz de interpretar el mensaje que vehicula, pues desconoce el idioma en el que se emite este mensaje. La metáfora subyacente tendrá una existencia dura: el mundo es un libro legible solamente para quienes conocen las reglas de lectura. Conocer es comprender, es decir, reunir (la palabra griega para «comprender», synienai, posee un prefijo de sentido igual que el del latín comprehendere), organizar la experiencia según estructuras que son las de la realidad, ceder la palabra a la razón que gobierna las cosas. Conocer una cosa sola, no es conocer en realidad, no existe otro conocimiento que el total, ni conocimiento que no sea de todo.

La increíble audacia de los pensadores griegos más antiguos, que se lanzaron sin otras armas que su razón desnuda, al asalto del conocimiento de todo, de los principios que lo fundamentan y de todas las consecuencias que emanan de él, procede tal vez de que su concepción del saber no les dejaba otra opción: era eso o no conocer nada. Será necesario esperar a Aristóteles para ver resquebrajarse el principio de una ciencia total y proponer la idea de que una ciencia es un conjunto estructurado de enunciados relativos a entidades que pertenecen a un género definido, y a este género únicamente (los números, las figuras, los seres naturales); pero tampoco renunciará a salvar la idea de ciencia universal, conservándola a través de elementos por lo demás diversos, así cuando propone tanto la idea de una «ciencia del ser en tanto que ser», el estudio de las propiedades propias de todo ser por el mero hecho de que es un ser (y no el tipo de ser particular que es), como la idea, sin duda diferente, de una ciencia «primera» que tiene por objeto los principios de todas las cosas y que por tanto sería «universal» en su condición de primera.

#### SABER Y CREER

Estos programas extraordinariamente ambiciosos tienen sin duda como fundamento último una idea de que, desde muy pronto, antes incluso que Heráclito, se hace un camino en el pensamiento griego y que tal vez es la idea capital de toda la epistemología antigua. Esta idea es que la opinión (o la creencia, pues ambas palabras pueden traducir doxa) no es la ciencia: creer no es saber, incluso si lo que se cree es cierto. En un famoso fragmento, Jenófanes bosqueja un argumento temible: en ciertos dominios al menos, especialmente en el de la teología, \*ningún hombre ha visto la verdad exacta, y ninguno la conocerá: pues incluso si llega por casualidad a decir de la mejor forma cómo acontecen las cosas, él no [lo] sabría sin embargo; sino que es una opinión [dokos] que se elabora por todas partes».

Este argumento se ha interpretado con frecuencia en un sentido radicalmente escéptico: se puede caer por casualidad sobre una opinión verdadera, pero no tenemos ningún medio para reconocerla como tal, lo mismo que no tendríamos ningún medio para estar seguros de haber puesto la mano sobre un vaso de oro en una habitación a oscuras en donde se habrían colocado vasos de los que solo uno era de oro. Jenófanes habría prefigurado así una paradoja célebre, respuesta por Platón en el *Menón* que durante mucho tiempo ha desempeñado un papel estimulante en la reflexión epistemológica: ¿Cómo investigar sobre una cosa de la que no sabemos en absoluto lo que es? ¿Cómo identificar aquello que nos proponemos investigar entre todo lo que no sabemos? Y, suponiendo que caigamos sobre ello por casualidad, ¿cómo saber que es eso lo que buscamos, puesto que no lo conocemos? Si no queremos contentarnos con creerlo, sin ninguna buena razón para creerlo, lo más sabio es, parece, renunciar a toda investigación. Esta paradoja es el reverso de la idea según la cual no se conoce nada sino se conoce todo: prohibe la adquisición de un conocimiento nuevo, bloquea el movimiento que, para el sentido común, parece poder llevar, en un punto particular, de la ignorancia al saber (en este sentido representa la aplicación, en el campo epistemológico, del difícil problema que siempre ha planteado al pensamiento griego la inteligencia del movimiento, del devenir, de la aparición de algo nuevo). Platón, para responder a esa paradoja, intenta precisamente salvaguardar la idea de un conocimiento total, avanzando su teoría de

la reminiscencia: el alma, inmortal y varias veces renacida, ha visto todas las cosas, ya había aprendido todas las cosas; sus ignorancias no son más que olvidos; recuperará su ciencia latente a poco que un «partero» dialéctico la ayude a acordarse planteándole las preguntas apropiadas. Conocer es reconocer: reconocer lo que ya se sabía y que se había olvidado. No existe saber *a posteriori* más que en apariencia y saber en realidad más que *a priori*.

Volvamos al argumento de Jenófanes. No actúa necesariamente a favor de un escepticismo radical: sin duda es posible adquirir una opinión objetivamente verdadera cogiendo al azar en la cesta de opiniones; pero no es imposible que se pueda ayudar a esa «casualidad» reflexionando sobre su experiencia, «buscando durante mucho tiempo», como dice Jenófanes, y utilizando la razón para llegar a opiniones no arbitrarias y no necesariamente ilusorias, sino al menos verosímiles; Jenófanes parece convencido de ello cuando presenta, por su cuenta, una teología muy novedosa y una cosmología prudente. Sin embargo sigue presente una distancia infranqueable entre la opinión, incluso verdadera, y la ciencia: se puede decir que puede ser objetivamente la verdad sin estar seguro de que lo que se dice es verdad. ¿Qué falta pues a la opinión verdadera para ser un saber? A esta cuestión Jenófanes no da una respuesta precisa; tal vez dice, de modo puramente negativo, que el hombre que tiene una opinión verdadera no tiene la ciencia de aquello sobre lo que tiene una opinión verdadera; en este caso establecerá una diferencia sin intentar decir en qué consiste esta diferencia. Los esfuerzos hechos desde Jenófanes para responder a esta cuestión tal vez contribuyeron a bautizar la dificultad más que a resolverla: así cuando se dice, de forma clásica, que el conocimiento es una opinión verdadera justificada, sería necesario poder decir bajo qué condiciones está justificada un opinión verdadera. En el Teeteto, grandiosa tentativa para responder a la cuestión: ¿Qué es la ciencia (episteme)?», Platón responde sucesivamente la asimilación de la ciencia a la sensación, después a la opinión verdadera; sugiere seguidamente identificarla con «la opinión verdadera acompañada de razón (logos); pero con una honestidad digna de elogio lleva el diálogo al fracaso, al menos en una primera apariencia. Pese a varios ensayos, los interlocutores no son capaces de dar un contenido satisfactorio a la noción de *logos*.

### SABER Y DEMOSTRAR

Se puede creer que se justifica una opinión del mismo modo que se verifica una hipótesis: al probarla, al someterla al efecto de sus consecuencias. Pero entonces se corre el riesgo de cometer una falta clásica, detectada como tal por los griegos y sin embargo siempre amenazadora, la denominada de «la aserción del consecuente (si p, entonces q; pues bien q; entonces p). Por ejemplo: si hay poros invisibles en la piel, entonces el sudor puede aparecer en su superficie; pues bien, aparece el sudor, luego existen los poros. Pero nada dice que otra explicación no fuese buena; el vaho sobre la garrafa no atestigua que el vaso sea poroso. Tal vez se reforzará la verosimilitud de la hipótesis de los poros multiplicando las consecuencias que se deben examinar y constatando que todas confirman la hipótesis y que ninguna la niega; pero no basta con refutar las hipótesis concurrentes tal vez carentes de imaginación para establecer aquella que creemos que es la única que se puede plantear. La multiplicación de exámenes no proporcionará nunca el único tipo de premisa que convendría, a saber, que el sudor puede aparecer no simplemente «si», sino más bien «solamente si» hay poros.

Para esquivar el obstáculo es necesario invertir la perspectiva. Para justificar una opinión es necesario orientar la búsqueda no hacia sus consecuencias sino hacia los principios de los que ella misma es la consecuencia. Se intentará poner en acción el modus ponens (o modo planteante), perfectamente válido: si p, entonces q; pues bien q; entonces p. Saber que q (que algo es esto o lo otro), es saber por qué es así (porque p).

En un pasaje del *Menón*, Platón presenta con muchos rodeos la idea de que las opiniones verdaderas son «inestables» y que escapan fácilmente de nuestra alma (probablemente porque corren el riesgo de verse abandonadas, a poco que la experiencia parezca desmentirlas o que un discurso hábil parezca refutarlas); lo que las transforma en saber es un «razonamiento de causalidad» o «razonamiento explicativo» (la palabra *aitia* que figura en esta expresión designa en cier-

to modo lo que es «responsable» del estado de cosas sobre el cual trata la opinión verdadera; de este modo la aitia es la causa objetiva de este estado de cosas y nos permite explicarnos que sean así y no de otra forma; es su «razón de ser»). Este razonamiento «encadena» las opiniones verdaderas y las transforma en saber haciéndolas «estables» (las teorías griegas del conocimiento deben mucho al hecho de que la palabra episteme, por su raíz, evoque las ideas de detención, de reposo, de estabilidad). Aristóteles no hará más que desarrollar la indicación del Menón cuando diga que «pensamos que tenemos la ciencia de algo [...] cuando pensamos saber acerca de la aitia en virtud de la cual la cosa es como es, que lo es la aitia, y que la cosa no puede ser de otra forma que como es». Para saber alguna cosa en el sentido así definido, es necesario y suficiente demostrarla, es decir, deducirla de sus principios -es de esto que el saber matemático ofrece el ejemplo más claro y el modelo más impresionante.

Saber que la cosa no puede ser otra que lo que es, es saber que es necesaria: tocamos de este modo a un ingrediente esencial de la noción griega del saber. Esencial pero también ambiguo: pues si sé que una cosa es necesaria, ¿qué es lo que sé precisamente? Una distinción, que se hará clásica, opone la «necesidad de la consecuencia» a la «necesidad del consecuente». Se puede concebir por ejemplo que, si se reúne cierto número de condiciones (un barril de pólvora, una llama descubierta que lo toca), necesariamente se producirá un cierto efecto (se trata aquí de la necesidad de la consecuencia, necesidad hipotética o relativa). Pero ello no implica que la explosión en sí misma sea necesaria (se trataría esta vez de la necesidad del consecuente, necesidad intrínseca o absoluta); para ello sería necesario que cada una de las condiciones, y su propia reunión, hubiesen sido (intrínsecamente) necesarias, lo que no es forzosamente el caso. Una de las dificultades del pensamiento griego parece haber sido la ausencia de una comprensión clara de esta distinción (a pesar de algunas tentativas o aproximaciones): de la idea razonable de que no se puede saber más que lo que es hipotéticamente necesario, tuvo la tendencia a pasar a la idea menos razonable de que no se puede saber más que lo que es absolutamente necesario. ¿Es legítimo decir que sabemos que una explosión tuvo lugar tal día a tal hora? No, en contra del uso habitual del verbo «saber», si se admite con el sentido común que la reunión de los factores necesarios y conjuntamente necesarios para desencadenarla no era por sí misma necesaria. Si, de acuerdo con el uso corriente del verbo «saber, se admite, esta vez en contra del sentido común, que la reunión de estos factores era por sí misma necesaria y que se debe, por ejemplo, a una red universal de causas encadenadas que puede llamarse el destino. En los dos casos se pierde por un lado lo que se gana por el otro. El modelo matemático, aquí, es a la vez seductor y peligroso, pues parece permitir escapar al dilema. Si las premisas de una demostración son o bien tenidas por necesarias de un modo axiomático, porque son «evidentes», o bien demostradas ellas mismas a partir de axiomas, la verdad demostrada disfruta de las dos clases de necesidad a la vez; lo que hace difícil que se las distinga. Desde entonces se reservarán a la opinión verdadera las verdades de hecho, a saber, las verdades de razón.

Por una extensión natural, todavía, se reservarán al saber las verdades eternas. No es necesario, pero es tentador, pensar que lo que es siempre verdadero lo es si y solamente si es necesario; que lo que es a veces verdadero lo es si y si solamente es posible; y que lo que no es nunca verdadero lo es si y si solamente es imposible. Estos pasos recíprocos entre tiempos y modalidades están favorecidos, tal como ha demostrado J. Hintikka, por una particularidad del lenguaje ordinario, que es válida tanto para el griego como para el francés. Los enunciados corrientes son etemporalmente indefinidose; se fechan más que partiendo del momento de su enunciación. «Es de día» es cierto si es de día en el momento en que se dice «es de día». Pero podemos pronunciar la misma frase, «es de día, tanto a medio día como a media noche; de donde procede la tentación de decir que esta misma frase de verdad que lo era a mediodía, se convirtió en falsa doce horas más tarde. Con la misma se rechazará el llamar «saber» a la situación cognitiva en la que se está en relación a la verdad de «es de día» (en el momento en que es verdad); pues no tienen la «estabilidad» requerida. Si la identidad de la frase se considera como el marcador de la identidad de la opinión que expresa, nada en el concepto de opinión se opone a que una opinión se convierta alternativamente en verdadera y falsa al ritmo de los cambios de la situación; pero el saber, como dice Aristóteles: «no puede ser a veces saber y a veces ignorancia». Por lo tanto, no se puede decir con rigor que sabemos que es de día: se tiene bien una opinión verdadera, bien una opinión falsa.

Para escapar a las consecuencias incalculables de este conjunto de concepciones, sería necesario reintegrar en la significación del enunciado, de una manera absoluta, la datación que recibe en el momento de su enunciación. Se dirá, por ejemplo, que la frase: «Es de día», enunciada el 16 de agosto a mediodía, expresa una cierta proposición: «Es de día el 16 de agosto a mediodía», y que es esta proposición, no la frase, lo que es verdad. Una frase diferente pronunciada después de esa fecha, expresará la misma proposición bajo la forma: «Era de día el 16 de agosto a mediodía»; y el valor de verdad de la proposición única expresada por estas frases diferentes seguirá siendo el mismo. Por el contrario, la frase: «Es de día», enunciada el 16 de agosto a media noche, expresa una proposición diferente: «Es de día el 16 de agosto a media noche, que es falsa, y que seguirá siendo la misma proposición falsa bajo las diversas expresiones que se le podrían dar a través de frases diferentes como: «Era de día el 16 de agosto a media noche». Esta reintegración de la fecha del enunciación en la significación del enunciado escapó a los filósofos griegos, incluso a los estoicos, que sin embargo distinguieron las frases y las proposiciones que significan las frases. En efecto, para ellos una frase indefinida temporalmente como: «Es de día», es la expresión de un «significado completo», al que no falta ninguna de las determinaciones que permiten asignarle un valor de verdad; de modo que este valor de verdad es a su vez variable en el tiempo.

La distinción entre opinión y ciencia, combinada con el único principio del conocimiento de lo semejante por lo semejante, llevaba a pensar no sólo que faltaba algo a la opinión verdadera para ser un saber, sino también que esta carencia le era esencial e irremediable. Platón había admitido en el Menón, es cierto, que el «razonamiento de causalidad» permitiría metamorfosear la opinión verdadera en un saber; pero en La República, parece por el contrario (al menos en una primera lectura) pensar que esta metamorfosis es imposible, porque la opinión y el saber conciernen a dos dominios de objetos completamente separados: la opinión, en una posición intermedia entre el saber y la ignorancia, se refiere al devenir, a su vez en posición intermedia entre el ser y el no-ser; la ciencia se refiere al ser inmutable. Acerca de las cosas sensibles particulares, y por contaminación, acerca de los principios que las gobiernan, si es que existen, no puede por tanto haber más que opinión (tal como era ya la lección del corte en dos partes del Poema de Parménides), como mucho opinión verosímil (y esta será la lección del Timeo). Aristóteles habría hecho mucho por salvar la posibilidad de un estatuto científico para la física; pero al tiempo que seguía admitiendo, por principio, que no existe más ciencia que la de lo necesario, debilitará el vínculo entre saber y necesidad dejando lugar, entre lo inmutable y lo imprevisible, a un objeto posible para una ciencia de la naturaleza: cosa que se produce normal y regularmente, la mayor parte de las veces y en la mayor parte de los casos (bos epi to poly).

### SABER E INTUICIÓN

El movimiento de la demostración, que remonta las proposiciones a demostrar a las premisas a partir de las cuales se las puede demostrar, plantea un problema que Aristóteles planteó con claridad. Si no hubiese otra forma de conocimiento que el conocimiento demostrativo, nos encontraríamos comprometidos en una regresión al infinito: para saber alguna cosa es necesario demostrarlo a partir de alguna cosa otra, que es necesario también saber, por lo tanto demostrar a su vez a partir de otra, y así sucesivamente; para saber algo sería necesario saber un número indefinido de cosas. Esta regresión al infinito es ruinosa, pues el espíritu finito no pude recorrer una sucesión indefinida; por tanto si no se puede conocer nada más que demostrándolo, no se puede conocer nada en absoluto. Existe una salida que ciertos matemáticos conocidos de Aristóteles habían admitido: es la que consiste en cerrar sobre sí misma la serie demostrativa de un modo circular, en lugar de dejarla extenderse linealmente sin límites. Pero Aristóteles rechaza esta solución por que se reduce en definitiva a demostrar una cosa por sí misma. Su solución consiste en admitir que «hay que detenerse», y que es posible hacerlo, en la remontada de los teoremas a las premisas: el saber demostrativo no es posible más que si se amplía, al término de un número finito de etapas, sobre principios que no es posible ni necesario demostrar. No hay demostración más que si existe lo indemostrable; no hay conocimiento demostrativo más que si existe un modo no demostrativo del conocimiento.

Desde entonces toda la cuestión es la de saber si se pueden plantear los principios de una manera diferente que la arbitraria, es decir, con alguna razón para plantear estos mejor que otros, sin por ello demostrarlos. La idea moderna según la cual se pueden construir sistemas axiomáticos deductivos estableciendo a voluntad tales proposiciones como axiomas, y tales otras como teoremas, siendo posible construir también otros sistemas en los cuales los estados de estas proposiciones fuesen inversos, es totalmente ajena, al parecer, al pensamiento antiguo: entre los principios, dotados de un poder explicativo, y las consecuencias, explicadas por estos principios, la asimetría se mantiene como esencial e irreversible. Si les fuera necesario admitir que la posición de los principios es arbitraria, los dogmáticos deberían convertirse al escepticismo. El escéptico Agripa, para dirigir contra el dogmatismo el análisis de Aristóteles, condenará como él la regresión al infinito y el razonamiento circular y se contentará con bloquear la última salida que Aristóteles se había reservado argumentando que si no hay razones para adoptar tal principio antes que tal otro, los pretendidos principios no son más que hipótesis sin fundamento. Es por ello que el remedio contra el peligro escéptico fue siempre buscado en un acecho incesante de lo que Platón fue el primero en llamar un «principio anhipotético».

¿Pero cómo determinar el modo de saber, por definición no demostrativo, apropiado para el conocimiento de semejante principio? En este punto, la lección proporcionada por el modelo matemático, ejemplo pleno del saber demostrativo, es ambigua, como lo mostrará una rápida comparación entre Platón y Aristóteles.

Para medir los límites de la influencia ejercida por las matemáticas sobre la teoría platónica del conocimiento basta con releer las célebres páginas de *La República* (libros VI y VI) en las que Platón describe el lugar que asigna a las matemáticas en la educación

de los filósofos. A sus ojos tienen el inmenso mérito pedagógico de «excitar el pensamiento», de «facilitar al alma el retorno que la aleja del mundo del devenir, y la conduce hacia el ser verdadero». Pero las matemáticas no pueden tener más que un papel instrumental y propedeútico, pues sufren dos limitaciones esenciales: por una parte utilizan (y, según Platón, lo hacen necesariamente) objetos sensibles, figuras y diagramas, que tratan como las imágenes de realidades puramente inteligibles sobre las cuales razonan; por otra parte, reposan sobre hipótesis que tienen por conocidas y a las que no consideran que tengan que explicar. Estas dos limitaciones están por lo demás relacionadas entre sí: la verdad de las proposiciones que los matemáticos tienen por primitivas les parece poder ser dicha «evidente para todos», porque esta verdad se ve, si se puede decir así, sobre la misma figura que trazan. Por ellos, las matemáticas no pueden llevar apropiadamente el título de ciencias, que el uso común les da; el carácter hipotético de sus principios les permite pretender la coherencia, pero no la verdad. Sólo la dialéctica es verdaderamente un saber, porque pone en cuestión todo lo que puede serlo, puesto que no se contenta con ninguna evidencia obtenida por cualquier clase de figura sensible de lo inteligible y que se remonta hasta ese «principio anhipotético, que le permitirá fundar los seudofundamentos de las propias matemáticas.

Sin duda no es este el lugar para comentar la identificación platónica de este principio anhipotético con la forma del Bien, enigmático «objeto supremo del conocimiento». Pero se puede destacar que Platón fue bastante evasivo sobre el modo de conocimiento que conviene a semejante objeto: parece que se trata tanto de «verlo», como de «contemplarlo, como una especie de cosa inteligible, como de «dar cuenta a sí mismo y a los demás», de «definirlo discursivamente captando la fórmula de su esencia» y «distinguiéndola de todo lo demás». Platón precisa no obstante que «quien no puede comprender la fórmula de la esencia de cada cosa, en la medida que no puede ofrecer razones a sí mismo y a los demás, no puede decirse de ese que tiene intelección (nous), y que esto concierne tanto al bien como a toda otra forma. Se resistirá entonces a la idea de que el nous represente aquí un modo de conocimiento de carácter intuitivo, único capaz de

aprehender, en una visión muda y casi mística, un objeto inefable y absolutamente trascendente. El nous por lo demás se había introducido al final del libro VI como el nombre de esta actitud cognitiva del alma que tiene por objeto, no la forma única del Bien, sino todas las formas inteligibles y sus diversas relaciones dialécticas; y el término de dianoia, que se distingue expresamente y que es apropiado para el pensamiento matemático, no significa «conocimiento discursivo», como lo hace en otros contextos, sino algo así como «intelección intermediaria» o «transicional» (dia-noia) entre opinión e intelección propiamente dicha.

En cierto sentido Aristóteles es heredero de Platón cuando evoca el principio el más firme de todos», el principio de no-contradicción. Retomando el término platónico de «anhipotético», precisa que «es necesario conocer este principio para conocer cualquier cosa». Para conocerlo no se trata, evidentemente, de demostrarlo: «Si hay cosas cuya demostración no es necesario buscar, nadie podría decir en virtud de qué principio es necesario menos que para éste». Contra lo que más o menos seriamente hablaron de modo que parecían rechazarlo, la única manera de justificarlo es proceder «refutativamente», es decir, mostrar por vía dialéctica que a partir del momento en que el interlocutor acepta entrar en la esfera del diálogo sensato, no puede no respetarlos.

No obstante, el principio de no contradicción (salvo excepciones que se pueden fabricar siempre para las necesidades de la cuestión) no entra normalmente como premisa en una demostración; funciona más bien como una regla fundamental del discurso sensato. Contrariamente a Platón –y ésta es una diferencia importante- Aristóteles acuerda un estatuto plenamente científico a las disciplinas particulares que, como la aritmética o la geometría, se ocupan de un dominio de entidades específico que pertenecen a un mismo género, como los números y las figuras. Cada una de estas ciencias, que son demostrativas, posee sus propios principios; algunos principios les son comunes, únicamente en este sentido se pueden aplicar analógicamente a más de una de entre ellas. La dialéctica, que tiene como característica precisamente el no ocuparse de ningún género en particular, parece pues menos apta para justificar los propios principios que los principios comunes;

y la cuestión es saber cómo se llegan a conocer los principios indemostrables de las ciencias particulares, y cuál es el tipo de saber implicado en su conocimiento, se plantea de nuevo de un modo perentorio.

Aristóteles intenta responder a esta cuestión en el último capítulo de los Segundos Analíticos, capítulo tan célebre como difícil. Sólo nos ocuparemos aquí del hecho de que Aristóteles designa al nous como siendo el estado cognitivo (bexis) que aprehende los principios y que, por ello, es más exacto y más verdadero que el propio saber demostrativo. Se ha pensado con frecuencia (y esto desde la Antigüedad) que la palabra nous designaba aquí una verdadera intuición intelectual, una especie de visión del espíritu que capta sus objetos con la misma evidencia y la misma inmediatez que la visión ocular capta los suyos; se trataría de una facultad específicamente adaptada a la adquisición del conocimiento de los principios indemostrables. Contra esta interpretación se ha dicho con justeza (J. Barnes) que el capítulo en cuestión plantea dos preguntas diferentes: ¿Cómo se nos hacen conocidos los principios? ¿Cuál es el estado cognitivo que los aprehende? A la primera pregunta Aristóteles le da una respuesta incontestablemente empirista: los principios se nos hacen conocidos al término de una investigación inductiva, que recorre las etapas clásicas de la percepción, de la memoria, de la experiencia y de la ciencia; de la intelección no se trata. El nous interviene sólo en la respuesta a la «segunda» cuestión: en el vocabulario disponible hay un nombre que conviene al conocimiento cuyo objeto es un principio, una vez que este conocimiento «se ha adquirido» por la vía inductiva descrita con anterioridad, lo mismo que el nombre de ciencia (demostrativa) es el que conviene al conocimiento cuyo objeto es un teorema demostrado, una vez que este conocimiento se ha adquirido por la vía deductiva. Si la intuición intelectual se concibe como un medio de «adquirir» un saber, es necesario decir entonces que el *nous* no es una intuición intelectual.

De este modo, en dos ocasiones consecutivas, primero con Platón después con Aristóteles , habremos rozado la idea de que el instrumento supremo para el conocimiento, que es apto para hacernos conocer los principios, y que rige sobre todos los demás conocimientos, se puede asimilar a una especie de visión del espíritu; pero también, dos veces consecutivas, habremos visto (parece) a Platón y después a Aristóteles pasar finalmente de largo ante esta idea. Será necesario esperar a esa especie de síntesis del platonismo y del aristotelismo que es el neoplatonismo, síntesis creativa que no se molesta demasiado por las preocupaciones de exégesis de los textos, para ver regresar con fuerza, en el vocabulario del conocimiento intelectual y de la unión beatífica, las antiguas metáforas de la visión y del contacto. De cierta manera, el círculo que hemos intentado seguir se encuentra de esta forma cerrado.

Jacques Brunschwig

# ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

## **Textos**

Platón, Menón, Fedón, La República, Teeteto, El Sofista.

Aristóteles, Segundos Analíticos, Acerca del Alma.

LONG, Anthony A., SEDLEY, David N. (eds.), The Hellenistic philosophers, Cambridge University Press, Cambridge, 1987.

# Estudios

Asmis, Elizabeth, *Epicurus' Scientific Method*, Cornell University Press, Ithaca, 1984.

Barnes, Jonathan, Brunschwig, Jacques, Burnyeat, Myles y Schofield, Malcolm (eds.), Science and Speculation: Studies in Hellenistic Theory and Practice, Cambridge University Press, Cambridge, 1982.

Berti, Enrico (ed.), Aristotle on Science: The Posterior Analytics, Antenore, Padua, 1980. Canto-Sperber, Monique (ed.), Les Paradoxes de la connaissance, Odile Jacob, París, 1991. Denyer, Nicholas, Language, Thought and Falsebood in Ancient Greek Philosophy, Routledge, Londres, 1991.

EVERSON, Stephen (ed.), *Epistemology* (Companions to ancient thought, I), Cambridge University Press, 1990.

Granger, Gilles-Gaston, *La Théorie aristotéli*cienne de la science, Aubier, París, 1976. Hintikka, Jaakko, *Time and Necessity*, Clarendon Press, Oxford, 1973. IOPPOLO, Anna-Maria, Opinione e scienza: il dibattito tra Stoici e Accademici nel III e nel II secolo a.C., Bibliopolis, Nápoles, 1986. LESHER, James H. «The Emergence of Philosophical Interest in Cognition, Oxford Studies in Ancient Philosophy 12, 1994, pp. 1-34. McKirahan, Richard D., Principles and Proofs: Aristotle's Theory of Demonstrative Science, Princeton University Press, 1992. Robin, Léon, Les Rapports de l'être et de la connaissance d'après Platon, PUF, Paris, 1957. Schofield, Malcolm, Burnyeat, Myles y Bar-NES, Jonathan, (eds.), Doubt and Dogmatism: Studies in Hellenistic Epistemology, Clarendon Press, Oxford, 1980. STRIKER, Gisela, «Kriterion tes aletheias», Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, 1974, 2, pp. 47-110. VLASTOS, Gregory (ed.), Plato: A Collection of Critical Essays, I. Metaphysics and Epistemology, Doubleday, Garden City, 1971.

#### REMISIONES

Mito y saber
La demostración y la idea de ciencia
Epicuro
Pirrón
Escepticismo
Observación e investigación
Aristóteles
Platón
Academia
Estoicismo



a herencia filosófica de Grecia es la propia filosofía. Esta expresión es particularmente cierta referida a la filosofía moral y a la reflexión ética. Sin exagerar la ruptura que los primeros filósofos griegos –los Presocráticos a partir del siglo vi y, sobre todo, Sócrates, Platón y Aristóteles, en los siglos v y IV-, realizaron con respecto a formas poéticas, míticas, edificantes, del discurso moral, su principal aportación ha sido la de definir una actitud reflexiva y racional para juzgar las acciones humanas. Al hacer de la reflexión sobre la conducta una investigación de los principios remitida a la comprensión de la naturaleza del hombre y de su bien, los filósofos griegos crearon el estilo de la actividad filosófica en la moral.

Pero hay otra cosa. Desde hace veinticinco siglos los escritores, moralistas y pensadores retomaron constantemente las ideas éticas procedentes de la Antigüedad griega. Todavía en la actualidad las categorías de las que nos servimos para comprender nuestra experiencia moral (por ejemplo, las de virtud o debilidad de la voluntad) salen directamente de la filosofía griega, cosa que ya no puede ser posible al tratarse de los conceptos de nuestra física o de nuestra biología. La condición actual de la filosofía moral es todavía más reveladora. Los numerosos autores que lamentan la incapacidad de las tradiciones más fuertes del pensamiento moral contemporáneo (sobre todo el kantismo y el utilitarismo) para responder a la complejidad y a la indecisión de los problemas morales se vuelven hacia la filosofía antigua para encontrar en ella una comprensión más rica de la inserción de la moralidad en la vida.

¿Cómo es posible esto? ¿Cómo explicar que una parte de nuestra experiencia moral nos

mantenga en una proximidad tan estrecha con un mundo acabado desde hace casi dos milenios, cuyas condiciones materiales, económicas, sociales y políticas no tienen nada en común con las nuestras? Los pensadores griegos vivían en efecto en un mundo en el que la esclavitud, la desigualdad, la inferioridad de ciertos individuos eran realidades aceptadas unánimemente. Además, la filosofía moral de la Antigüedad se asocia con frecuencia con una comprensión física y cosmológica del mundo real que por nuestra parte no podemos reconocer en absoluto como propia. Finalmente el mundo de los pensadores griegos es anterior y ajeno al cristianismo, al que sin embargo debemos concepciones tan esenciales para nuestra relación ética con el mundo como son la idea de un valor moral inherente a todos los seres humanos y la existencia de obligaciones universales.

La cuestión estaría mas clara si la apropiación de Grecia por el pensamiento occidental no hubiese sido tan fuerte. Es especialmente difícil saber qué es el pensamiento griego por sí mismo, independientemente de lo que es para nosotros. Esta apropiación ha contribuido ciertamente a convertir a Grecia en un ideal, pero de un modo un tanto perverso. Pues reivindicar una continuidad sin fallos con el pensamiento griego culmina con frecuencia en hacer de este una «aurora» que no se ha hecho pleno día más que al término de un progreso del que ha sido motor la filosofía moderna. Semejante «progresivismo», con frecuencia asociado de un modo estrecho con la certidumbre de que el pensamiento moral griego es, en cierto modo, conmensurable con el nuestro, tiende a inclinarnos un tanto a sentirnos mucho más morales

ÉTICA 101

que los griegos; hemos profundizado sus descubrimientos, pero sobre todo nos hemos desembarazado de la fijeza, de la desigualdad, de la ausencia de universalidad en su mundo. Los países occidentales ciertamente pusieron fin a la esclavitud, pero el espectáculo que ofrece el mundo contemporáneo difícilmente podría convencer a un griego de nuestra superioridad moral. Además, esta familiaridad, alimentada con la certidumbre implícita de que la ética griega permaneció en un estado inferior, conlleva un daño más serio. Induce a pensar que los griegos tenían una noción imperfecta de lo que para nosotros establece la propia esencia de la moralidad, pues ellos no poseían ni teoría de la voluntad ni concepción de la autonomía moral o de la responsabilidad de la acción. Incluso si este reproche estuviese fundado, cosa que un estudio preciso de los textos permite dudar, ello no impide que la teoría de la acción y de la responsabilidad de la que disponían los griegos sea en buena medida tan compleja y diferenciada como la nuestra y ella figura como ingrediente necesario en su concepción de la moralidad. También, a menos de resolver la cuestión por una petición de principio, declarando que la moralidad no puede ser más que nuestra moralidad, no hay ninguna razón para considerar que el mero hecho de que la conceptualización moral griega sea diferente a la nuestra pueda atestiguar una carencia.

El objetivo de este ensayo no es exactamente la experiencia ética inmediata sino la reflexión, los modos de comprensión y sistematización de los que fue objeto. Semejante distinción entre inmediato y reflexivo, entre la moralidad popular y la ética filosófica, levanta en parte la dificultad relativa del hecho de que el mundo griego nos sea a la vez tan ajeno y tan familiar. Las prácticas sociales, las instituciones, la moralidad popular de la Grecia antigua están alejadas de las nuestras. Pero cuando leemos a los filósofos, Platón, Aristóteles, los estoicos, nos encontramos en un terreno familiar pues sus reflexiones son en parte las que todavía desarrollamos. Esta disociación entre las prácticas éticas y la reflexión moral sigue siendo un poco enigmática. ¿Cómo saber en efecto en dónde comienza la reflexión racional y teórica en el ámbito de la ética? Además ¿puede, la filosofía moral desvincularse realmente de las prácticas humanas y de la literatura? y ¿acaso

no es ilusorio disociar la definición común de moralidad de su elaboración filosófica? En el caso de la Grecia antigua el alcance del socratismo permite responder en parte a esta cuestión. Pues el pensamiento moral de Sócrates se presenta explícitamente como una ruptura con la moralidad convencional y popular. La realidad de esta ruptura es compleja y matizada, pero nos estimula, en un libro dedicado al saber griego, a tratar sólo de una forma breve acerca de la moralidad que emana de las grandes obras literarias griegas, las epopeyas de Homero y las obras trágicas, y a estudiar de un modo más detallado las obras en las que se manifiesta una voluntad de explicación y de sistematización. Este reparto entre los textos corresponde a una sucesión cronológica. Las grandes obras literarias griegas que aseguraron la educación moral de Grecia son anteriores o estrictamente contemporáneas con la época socrática. Por el contrario, lo esencial de la filosofía moral griega le es posterior. A partir del final del siglo v y hasta los comienzos de la era cristiana, la literatura parece por lo demás haber integrado ella misma las prácticas de análisis y de sistematización que los sofistas y después la influencia del socratismo contribuyeron a difundir.

La secuencia que reúne a Sócrates, Platón, Aristóteles, Pirrón y los filósofos helenísticos (epicúreos, estoicos y escépticos) será el objeto principal de este ensayo. El examen de tres problemas permitirá articular la exposición. El primero se refiere al sentido de la cuestión socrática «¿Cómo debo vivir?». El segundo se ocupa de las relaciones entre naturaleza y virtud. El tercero concierne a la filosofía de la acción. Algunas páginas de introducción nos servirán en primer lugar para apreciar mejor el alcance de la ruptura socrática.

## LA REFLEXIÓN MORAL ANTERIOR A SÓCRATES

Al final del siglo I a.C. Cicerón recordaba, en una famosa fórmula de las *Tusculanas*, a Sócrates, que había sido el iniciador de la reflexión filosófica en ética. Trescientos años antes, Aristóteles ya había saludado a Sócrates como el primer filósofo en haber investigado, en el ámbito de las cosas morales, lo universal y las definiciones. Esta opinión dominante entre los Antiguos también se comparte entre los modernos. En efecto, es muy

probable que Sócrates, sobre todo teniendo en cuenta el testimonio platónico, haya hecho de la ética un tema de reflexión autónomo, que requiere una actitud reflexiva y crítica y conceptos y argumentos específicos. Pero es evidente que Sócrates no inventó la reflexión moral, incluso si con anterioridad se expresaba y transmitía en las formas literarias tradicionales. Las tragedias de Sófocles o de Eurípides y la *Historia de la Guerra del* Peloponeso de Tucídides atestiguan la importancia de los debates dedicados a cuestiones normativas; al mismo tiempo una discusión abundante sobre los fundamentos de las normas morales y de las leyes políticas se desarrollaba en torno a los sofistas. Para apreciar el alcance de la ruptura socrática es necesario recordar con brevedad los principales desarrollos de la ética que la preceden.

Las discusiones morales de la época socrática se desarrollan sobre el trasfondo de una herencia cultural colosal, constituida esencialmente por la cultura homérica, que el desarrollo de la ética filosófica después de Sócrates debía relegar a un segundo plano. La obra de Homero, compuesta en el siglo viii, ejerció una influencia considerable sobre la cultura griega. El modelo ético más importante que se desprende de las epopeyas homéricas, de las que Sócrates criticará sus reutilizaciones en los Sofistas o en ciertos aspectos de la cultura de su tiempo, es el ideal heróico de la afirmación de sí: «Ser siempre el mejor y superior a los demás, como recomienda el viejo Peleo a su hijo Aquiles en el canto XI de la *Ilíada*. Este ideal puede manifestarse también por el valor combativo de Aquiles, por la intensidad con la que afirma sus deseos o por la astucia y dureza de Ulises. En la moralidad homérica, la posesión de la virtud depende tanto de las hazañas realizadas por el héroe como de los acontecimientos que le afectan; debe verse reconocida por un reducido número de pares entre los cuales las acciones virtuosas son objeto de una forma de rivalidad. Pero la virtud, como el favor de los dioses, están impregnadas de precariedad. Cuando Ajax, engañado por Atenea, presenta batalla a un rebaño de bueyes pierde su reputación y su valor moral. La ética homérica asocia por tanto una moral de la vergüenza o del honor, que se relaciona con los acontecimientos o actos vergonzosos capaces de desposeer al agente de su virtud, y un ideal de excelencia competitiva y afirmativa.

Unos decenios más tarde, en el siglo vII, Los Trabajos y los Días de Hesíodo dejan ver una concepción bastante diferente que opone a una moralidad de la afirmación de sí una moral de la contención y de la autolimitación. La justicia de Zeus favorece más a los que perseveran en el difícil camino de la justicia (dike) que a los que se entregan al exceso y la arrogancia (bybris). La sabiduría popular formulada en los aforismos de los Siete Sabios y el precepto délfico del «nada en demasía» (meden agan) ilustrarían también esta segunda tendencia. La influencia de esta sabiduría tradicional fue duradera y sobrevivió en parte a la crítica socrática. Los sofistas, pero también, dos siglos más tarde, algunos pensadores helenísticos se inspirarán en esta moral para proponer consejos, modelos de vida buena y ejemplos de virtudes y de comportamientos buenos.

Otro elemento importante es la aparición progresiva, en el transcurso del siglo vi, de la idea de un principio espiritual, la psyche o alma, concebida no ya como un simple aliento que se escapaba en el momento de la muerte del cuerpo, sino como una realidad de vida independiente, dotada de una existencia sustancial que persiste tras la muerte; hasta ese momento se había considerado la inmortalidad como un privilegio de los dioses y no como la propiedad de un principio no corporal del hombre. El desarrollo de esta creencia está ligado a la existencia de círculos religiosos (sin duda órficos y pitagóricos, pero su identificación sigue siendo insegura) y está asociada a los temas de la metempsicosis y del recuerdo de las vidas anteriores vividas con ocasión de las diferentes encarnaciones del alma. Si la concepción platónica de la reminiscencia y de la inmortalidad del alma proporciona, dos siglos más tarde, una formulación bastante modificada de esta idea de una existencia anterior del alma, con todo extrae consecuencia éticas comparables: la posibilidad de pensar en el hombre un núcleo de acciones intencionales que le son imputables y concebir la eventualidad de un castigo o un premio tras la muerte, esta reparación se puede extender en un ciclo de vidas reencarnadas.

La reflexión ética presente en los filósofos presocráticos se centra en las nociones de daño y reparación. La justicia (dike) designa el carácter implacable de una corrección o de un castigo infligido a lo que supera la medi-

ÉTICA

da y altera la relación entre los elementos del mundo. El orden natural que se designa con el término kosmos es una estructura bien ordenada, dotada de un significado político, estético y moral, en función de la cual se miden el exceso y la injusticia: «El sol, dice Heráclito, no traspasará sus límites, sino las Erinias, servidoras de Dike, lo volverán a su lugar. Un fragmento de Anaximandro indica que «[las cosas que son] se dan justicia mutuamente y reparan sus injusticias según el orden del tiempo», dando así a la dike el valor de una ley constitutiva del *kosmos* o de la naturaleza (physis). Sin embargo, Anaximandro no parece haber concebido el mundo humano como susceptible de estar ordenado del mismo modo que el kosmos, mientras que Heráclito hace de la ley cósmica no sólo el modelo sino también la sanción y la fuente de la ley humana. «Todas las leyes humanas, dice un fragmento, se alimentan de una sola ley, la ley divina, pues ella manda tanto como quiere». Al concebir el mundo humano como un mundo de leyes, Heráclito tal vez intentaba oponerse a las primeras formas de relativismo que hacían de las convenciones el fundamento de las leyes humanas.

La contribución de Demócrito al desarrollo del racionalismo en ética fue destacable. La obra moral de este pensador, contemporáneo de Sócrates y fundador del atomismo, se encuentra en dos abundantes colecciones de máximas y de textos breves (más de doscientos, citados o extraídos de antologías publicadas mucho después de su muerte). Parece que Demócrito concibió las leyes como indispensables a la armonía a la supervivencia humana y como encarnación de las exigencias morales necesarias para la protección mútua de los intereses. Semejante concepción de la ley (nomos) opuesta a la naturaleza (physis) es sin duda en parte el replanteamiento de una oposición, de naturaleza epistemológica, entre la realidad, el verdadero ser de las cosas hecho de vacío y de átomos, y las concepciones de los mortales que son falsedad o simple apariencia. Pero el aspecto más interesante del pensamiento ético de Demócrito está en que quiso dar cuenta de la vida buena a partir de un bien fundamental y sobre todo de un bien interior al sujeto puesto que consiste en un estado de ánimo. Demócrito designaba este estado como euthymia («buen humor» a veces traducido por «tranquilidad»). Ya en la Antigüedad se

discutía para saber si la *euthymia* se parecía a la condición o sería la experimentación del placer mayor y más puro o si tal estado podía ser igualmente alcanzado por la limitación de los deseos y la ausencia de toda frustración. Pero lo esencial es que este bien interior tenga su sede en el alma, que la razón fuese la facultad apta para conservarla y que su posesión fuese el principio de las acciones buenas: quienes posean la euthymia actuarían de forma justa y leal. Las tesis más características del socratismo que hacen de la justicia el bien propio del alma, en su totalidad dependiente del ejercicio de la razón, parecen anticipadas. Encontramos pues asociadas en Demócrito una tendencia cercana al convencionalismo de los sofistas y una concepción interiorizada del bien moral que marcará toda la ética postsocrática.

La importancia adquirida por las corrientes sofísticas al final del siglo v no se puede comprender si no se recuerdan los principales hechos, culturales e históricos, que marcaron los decenios precedentes. En primer lugar, la experiencia de cierta diversidad cultural. A partir del siglo vii los griegos tuvieron numerosas relaciones con otras civilizaciones. Hecateo de Mileto, historiador y geógrafo del siglo vi y sobre todo el historiador Heródoto, contemporáneo de los primeros sofistas y autor de relatos de viajes recogidos con el nombre de *Historias*, contribuyeron a crear esta familiaridad. El propio Heródoto parece haber propuesto una interpretación conservadora y positiva de lo que se llamaría en la actualidad la «relatividad de las culturas»: «Si se diese a todos los hombres la posibilidad de escoger las más bellas leyes imaginables, cada grupo escogería sus propias leyes». Semejante concepción «positivista» de la ley parece haber sido defendida también por el sofista Protágoras quien, según el testimonio de Platón en el *Teeteto*, sostiene «que en política también bello y feo, justo e injusto, piadoso e impío, todo lo que cada ciudad cree como tal y decreta legalmente como tal para sí, todo ello es tal en verdad para cada una».

Los acontecimientos políticos del siglo v desempeñaron también un papel considerable. Treinta años de guerra ininterrumpida, que terminaron con la derrota ateniense del año 404, con violentos conflictos de clases, con luchas políticas incesantes y la radicalización de la democracia, contribuyeron a socavar las bases de la moral tradicional y a soste-

ner la idea de una decadencia irreversible de Atenas. Los testimonios de esta crisis son abundantes en los autores trágicos y sobre todo en el historiador Tucídides que describe, por ejemplo, los efectos morales de la peste en Atenas, la crueldad de los atenienses durante la revuelta de Corcira, el cinismo del diálogo melio en el transcurso del cual los atenienses justifican la violencia de sus represalias declarando que «una ley de la naturaleza establece que siempre, si se es el más fuerte, se manda». El temor a una inmoralidad creciente en donde únicamente las apariencias de la moralidad se mantendrían se extrae de la siguiente frase de Tucídides: «Se cambia hasta el sentido habitual de las palabras en las justificaciones que se dan [...] Si nunca los juramentos habían marcado un acuerdo [...] no valían más que en el momento».

Se consideraba en general a los sofistas como los responsables de esta corrupción de los valores tradicionales. Es cierto que los más famosos de entre ellos, Protágoras, Pródico, Hipias, pretendían enseñar la virtud y se hacían pagar por ello, lo que tuvo que resultar muy chocante en una cultura en la que la formación en la virtud se consideraba todavía en general como efecto de la impregnación en los modelos heroicos o resultado de una relación fuertemente individualizada con un adulto. Pero la forma en que Protágoras definía el objeto de su enseñanza, «el consejo bueno [euboulia] para cada uno en la administración de su casa y, en lo referente a las cosas de la ciudad, el talento de llevarlas a la perfección por los actos y la palabra», muestra, por el contrario, que la ambición moral de los sofistas estaba tintada de conformismo, sin duda asociado con una cierta actitud crítica, más que de inmoralismo o espíritu de disensión. Hacer de los sofistas los abogados de la inmoralidad es dar una imagen falsa de su actividad, destinada a difundir el reproche de «corruptores de la juventud, que se les hacía. Por lo demás el mismo reproche se dirigió a Sócrates: ésta es en efecto la principal acusación mencionada en el acta de acusación levantada contra él. Ahora bien, no hay ninguna razón para pensar que este reproche estaba más justificado en el caso de los sofistas que en el de Sócrates. A mediados del siglo xix el historiador inglés Georges Grote demostró de forma convincente que la acusación de inmoralidad levantada contra los sofistas (de la que por lo demás los diálogos de Platón nunca se hacen eco) carecía de fundamento y expresaba sobre todo los prejuicios de los atenienses con respecto a esta nueva actitud intelectual. Sin embargo, la aptitud de los sofistas para jugar con los argumentos fuertes y débiles, para emplear todos los recursos de la lógica para hacer triunfar las causas paradójicas o inadmisibles, su capacidad para convertir en dignas de risa, por medio de la persuasión, las normas objetivas de justicia mantuvieron viva la idea de que no tenían otra ambición que la de disolver las formas de consenso moral de la época.

El pensamiento moral de los sofistas consiste esencialmente en una forma de convencionalismo según el cual las normas morales y legales son del dominio del nomos y de la institución humana. En tanto que condiciones de la vida en comunidad, estas normas extraen su legitimidad del acuerdo o convección de las que son el resultado. Además, varían de una comunidad a o otra. Cuando Protágoras expone, en el diálogo platónico que lleva su nombre, un mito que cuenta los inicios de la historia humana, subraya que Zeus quiso hacer partícipes a todos los ciudadanos sin excepción de dos disposiciones morales que permiten la vida común: «El pudor [aidos] y la justicia [dike] con el fin de que en las ciudades hubiese armonía y lazos creadores de amistad. La presencia de estos dos sentimientos explica que los ciudadanos quieran someterse a las normas instituidas. Semejante modo de concebir la moralidad va pareja con la idea de que el interés racional bien comprendido es una razón para obedecer las leyes; los hombres se someten a las leyes no porque la moralidad lo requiera o porque las leyes resulten de un tipo de contrato que incluya la idea de una obligación inherente, sino porque sirven a los intereses de los individuos y de la comunidad, estos intereses incluyen el amor por los amigos, los honores y la admiración de la comunidad. Según esta forma de convencionalismo, las principales virtudes necesarias para la vida común se adquieren por la aplicación, el ejercicio y la enseñanza, pero también por el esfuerzo «público y privado de los ciudadanos en favor de la virtud, sostenida por la amenaza del castigo. Protágoras parece haber percibido la dificultad, propia de toda concepción convencionalista, de dar cuenta de la estabilidad y del carácter imperativo de

ÉTICA 105

las formas morales. Por ello se ve compelido a mostrar que la renuncia a la objetividad de las normas morales no hace imposible el proyecto de apreciar lo bueno de sus fundamentos y de intentar justificarlas en función de los intereses materiales, sociales y morales que esas normas permiten satisfacer.

Hacia la mitad del siglo v el significado epistemológico de la oposición entre nomos y *physis* presente en el corazón del convencionalismo sofístico parece atenuarse. La referencia a la physis tiende desde entonces a exaltar también en la naturaleza la fuerza del interés y el carácter imperioso de las pasiones, mientras que el nomos representa un conjunto de obligaciones emanadas de la limitación recíproca de las ambiciones y destinadas a preservar los intereses de los más débiles. Antifón el Sofista (tal vez se trata del oligarca ejecutado en el año 411) dice en este sentido que «las demandas de la naturaleza son asuntos de necesidad, las del nomos son objetos de acuerdo o de convención»; o también: «La mayor parte de lo que es justo conforme al *nomos* es hostil a la naturaleza, pues las leyes son otras tantas cadenas que atan las exigencias de la naturaleza. Este testimonio, asociado a otros, parece atestiguar la existencia de una corriente «naturalista», bien diferenciada de la corriente «convencionalista» en el sentido de que rechaza toda concepción de la moralidad como conformidad a las leyes. Son raras las fuentes que nos informan directamente sobre el pensamiento de los principales representantes de esta corriente «naturalista» radical. Las reconstrucciones que encontramos en Platón -expuestas por personajes como el Calicles del Gorgias o el Trasímaco de La República- siguen siendo nuestra fuente principal. Este «naturalismo» es sobre todo el rasgo de hombres ambiciosos, dispuestos a aprovecharse de la desazón moral de la época y a desembarazarse de las obligaciones que impone la ley. En esta concepción, la ley está estigmatizada como el simple producto de las convenciones, pero también como un artificio que asegura el poder a los más débiles, mientras que la verdadera prescripción moral directamente emanada de la naturaleza recomienda que los hombres más fuertes tengan más poder y riqueza. Este ideal de afirmación de su propia naturaleza recuerda la concepción heroica de la virtud. Pero varias cosas se distinguen como ajenas a la cultura homérica. En

primer lugar la ausencia de toda mención al honor, que es esencial a la moral heroica; seguidamente el hecho de que la fuerza legítima de la naturaleza se vea ilustrada por los comportamientos de los animales más salvajes más que por hazañas guerreras; por último, el resentimiento experimentado ante la fuerza que los débiles adquirieron gracias a su número.

Estas corrientes «naturalistas» comparten con las corrientes convencionalistas la idea de que las normas de la moral están instituidas y son válidas para una comunidad dada. Pero consideran que la justicia de la ley es únicamente la justicia de los débiles. Existen de hecho dos sistemas axiológicos diferentes, dos formas de definir lo justo y lo injusto según que se refieran a la ley o a la naturaleza. Cuando los intereses no están en conflicto, las normas de la ley valen, pero cuando aparece un interés más fuerte que rehusa someterse a la ley, los abogados de un naturalismo moral radical subrayan que ningún motivo moral puede forzar a que un tal interés se someta y que las normas de la naturaleza deben prevalecer. Las corrientes convencionalista y naturalista serán objeto de críticas reiteradas a lo largo de toda la Antigüedad. La más ejemplar procede de Platón. Tiende a mostrar que el convencionalismo culmina directamente en el naturalismo. Cara a un interés que rechaza la cooperación, el convencionalismo es impotente en la medida en que no tiene nada que oponer más que la protección de los intereses de los más débiles. Pero ¿en qué el interés de los más débiles tendría un valor moral intrínseco superior al del interés del más fuerte? La elección es moralmente indiferente. El único medio de salir del callejón sin salida es, según Platón, renunciar a asentar la moralidad sobre los intereses para fundamentarla sobre normas objetivas. La crítica de la moralidad popular y consensualista es una de las inspiraciones mayores de la filosofía moral socrático-platónica.

Sócrates rompe con la retórica ética fundada en los modelos de buenos comportamientos y los ejemplos de vida y los sustituye por el análisis racional de las acciones y de los caracteres. La racionalidad es, según Sócrates, el mejor medio para acceder a la virtud. La certidumbre de que el examen racional de la propia vida y de la de los demás, de que la crítica de las creencias falsas y de que la búsqueda obstinada de una coherencia mayor entre los pensamientos y comportamientos propios abrirán la vía para la mejora de sí mismo define la clave misma de la filosofía moral ulterior.

La influencia del socratismo se encuentra en efecto en las escuelas filosóficas que se desarrollan tras la muerte de Sócrates (escuelas cínica, cirenaica, megárica) y en las filosofías morales de la época helenística. También se ejerce sobre Platón, quien tenía unos treinta años en el momento de la muerte de Sócrates y consagró los quince años siguientes a la redacción de los diálogos llamados «socráticos» en los que se reconoce sobre todo el pensamiento de Sócrates. Pero el alcance de este socratismo sigue siendo en todo caso desigual. El cinismo y el estoicismo están fuertemente marcados por él, pero en el epicureísmo es marginal. Por lo demás, los diálogos que escribe Platón en el momento de su madurez y de su vejez (La República o el Filebo) desarrollaron varias ideas que no tienen nada que ver con el socratismo (como la certidumbre de que existen conflictos síquicos irreductibles y la concepción de la vida buena como vida mixta). Por último, la filosofía moral de Aristóteles está bastante lejos del socratismo en su método (partir de la definición común de las virtudes) y en su rechazo a reducir la virtud a conocimiento. Un ensayo consagrado al pensamiento ético griego no puede sin embargo dejar de plantear en cada momento la cuestión de saber cómo la ética postsocrática (en el pensamiento de Platón, de Aristóteles y de los filósofos helenísticos) ha retomado e integrado los temas legados por el socratismo y sobre todo los efectos de la ruptura consumada por Sócrates entre la reflexión filosófica y la moralidad popular y convencional.

### «¿CÓMO DEBO VIVIR?»

La pregunta socrática: ¿Cómo debo vivir? abre el campo propio de la filosofía moral. Cada término de esta pregunta tiene su propia importancia. El acento principal está en la primera persona del singular. Este yo no es una subjetividad dada sino un carácter moral que hay que formar. La pregunta consiste por tanto en saber qué vida llevar, qué actividades y disposiciones cultivar para constituir una realidad psíquica que presente un orden intrínseco. Además el yo es principio

de acciones intencionales y fuente de las razones para actuar. Por su parte, el debo no se refiere ni a una obligación moral abstracta, ni a una regla o tan siquiera a un conjunto de constreñimientos empíricos o naturales. Evoca más bien una exigencia razonable fundada sobre la naturaleza del hombre. Una de las características más destacables de la ética griega es la de comprender el desarrollo moral del hombre a partir de su naturaleza. Pero sería un error reconocer en este llamamiento a la naturaleza del hombre una ambición de «naturalización» comparable a la que anima en la actualidad una parte de las ciencias morales o sociales. En los autores antiguos, el recurso a la naturaleza no pretende en absoluto comprender toda la realidad como compuesta exclusivamente de estados físicos o fisiológicos. Al contrario, el estudio de la naturaleza del hombre tiene un alcance moral porque permite elucidar la normativa presente en el propio hombre. Ahora bien, saber lo que debe ser el hombre es saber que fin persigue.

La omnipresencia de la pregunta sobre el final es otro rasgo característico de la ética griega. Retomando la definición socrática de la naturaleza del hombre como racionalidad, Platón la asocia a una concepción del alma que integra también los deseos y la afectividad; la finalidad buscada por el alma cuya disposición, que es la mejor, es a la vez una vida teñida de medida y de orden y una forma de asimilación a lo divino. En Aristóteles, la finalidad más excelente a la que los seres humanos puedan llegar se define como una contemplación de lo divino, pero esta definición se elabora a partir de una comprensión muy diferente de la naturaleza humana como sustancia natural, de manera que la parte más excelente de la sustancia «hombre», la racionalidad, se actualiza en la contemplación.

Las morales helenísticas concedieron todas ellas un extremada importancia a la definición del fin único y soberano, en vista del cual se orientan, en última instancia, todas las acciones. Cicerón en el siglo 1 a.C. escribió un tratado, *De Finibus, Sobre los fines*, cuya intención primordial consiste en discutir y presentar las diferentes definiciones del fin o bien soberano. El examen de su objetivo (telos) es el mejor modo de apreciar la diversidad de las morales helenísticas. En los estoicos, el fin se define como la perfección de la razón humana en conformidad con el

orden racional que se manifiesta en la naturaleza. El telos es vivir «en acuerdo» o también «vivir de acuerdo con la naturaleza». Cleantes habría comprendido la fórmula como recomendando un acuerdo no solamente con la naturaleza racional del hombre, sino también con la naturaleza común del Universo. En cuanto a los epicúreos hacen del placer el fin, el único bien deseado por sí mismo mientras que los otros bienes se desean como medios para lograr este fin.

Sin embargo, tan diversas como sean las formas de definir la naturaleza del hombre y el fin que busca, lo que es común a los pensadores antiguos es la comprensión de la vida humana como el lugar mismo de la moralidad. Es esta dimensión de la vida humana que las disposiciones y las normas inscritas en la naturaleza del hombre pueden actualizarse y desarrollarse. El fin moralmente excelente nunca es exterior al agente, puesto que consiste, no en el hecho de haber realizado tal o cual cosa, sino más bien en el hecho de haber convertido en tal o cual persona, de haber instaurado en su alma el orden que le es propio. Por otra parte, la vida humana se piensa como una práctica, una acción de la que es autor el hombre. Su finalidad es por tanto una buena práctica (eupragia), un logro, una forma de éxito. Puede concebirse como el ejercicio de un arte a partir de un saber hacer o de un conocimiento que permiten sacar más fruto de las circunstancias de la vida. Ciertamente la vida humana no está exenta de desfallecimientos y permanece sometida a numerosas vicisitudes, pero concebirla como una práctica deliberada atrae la atención sobre el principio agente, a saber, el ser humano que delibera, desea, actúa y justifica sus acciones. Se ha visto que la realización moral del individuos se alcanza cuando éste está constituido como principio de sus elecciones. Es precisamente uno de los caracteres de la vida lograda el de ser la vida de un agente que ha querido esta vida y la reconoce como tal.

Por lo demás, la vida humana teñida de moralidad es también la vida que es más racional para vivir. Platón recuerda en la *Apología de Sócrates* que Sócrates se había visto confiar por el dios la misión de «vivir filosofando, examinándose a sí mismo y a los demás», con el fin de convencer a todos los hombres de no ocuparse ni de su cuerpo ni de su fortuna, sino solamente de su alma. Semejante misión tiene un alcance moral inme-

diato. Indica en primer lugar un orden de los bienes. El bienestar del cuerpo, la fortuna, los intereses privados, los éxitos políticos no tienen más que un valor débil si se los compara al único bien verdadero al que puede acceder el ser humano en esta vida; un bien que le es propio e interior, «el bien que está en sí mismo» dice Sócrates en el Alcibiades. El ejercicio de la racionalidad crítica es el mejor modo de realizar este buen estado del alma, pues permite el desembarazarse de las falsas creencias sobre los bienes y sobre los males. El examen y el diálogo con otro permiten poner al día las creencias morales implícitas del interlocutor, revelar las contradicciones que existen entre ellas y, al término de una refutación, convencerle de que abandone una creencia falsa. Se trata de «desnudar el alma» como dice Platón en el *Cár*mides haciendo ver sus creencias, sus razones, sus resoluciones. Esta sorprendente certidumbre de que la bondad moral es el fruto de la investigación racional corresponde a la insistencia con la que Sócrates subraya que él mismo no posee ningún conocimiento sustancial de la moralidad, que ignora, por ejemplo, cuáles son los comportamientos sociales aceptables o las cualidades propias del hombre y del ciudadano, pero que por el contrario dispone, además del hecho de saber que ignora semejantes cosas, de una forma de conocimiento propiamente humano capaz de distinguir entre lo que es un verdadero bien para el alma y lo que no es ni un bien ni un mal.

Otro rasgo característico de la moralidad postsocrática es el haber hecho de la razón y del conocimiento los constituyentes fundamentales del ego. La ambición de una comprensión racional del yo, formulada por primera vez por Sócrates, alcanza toda su amplitud en la obra de Platón. Pero, mientras que la reflexión socrática se remite a la práctica, al saber hacer y a un conocimiento moral contextualizado (puesto que la investigación ética se desarrolla con otros seres humanos y desde el punto de vista de una existencia humana que se está viviendo), Platón quiso poner al día el fundamento filosófico de esta actividad racionalista relacionándola con el conocimiento de la realidad inteligible que es la Forma del Bien. El conocimiento del Bien y su interiorización son la respuesta platónica a la cuestión; «¿Cómo debo vivir?».

Por el contrario, nada es más ajeno al pensamiento de Aristóteles que la ambición platónica de hacer de la ética una empresa de conocimiento. El fin de la moral según Aristóteles no es el conocimiento de la esencia del bien que es la virtud, sino el hecho de convertirse en virtuoso. La reflexión ética no es una investigación teórica, sino una forma de práctica, destinada a mejorar el alma explicando por qué se debe buscar la condición virtuosa. Aristóteles rehusa, a diferencia de Platón, a buscar en la moral una exactitud y un rigor que no valen más que para las ciencias. Finalmente, mientras que Platón separa los argumentos verosímiles y las opiniones de la mayoría, Aristóteles recomienda partir de las creencias comunes, proceder de forma dialéctica identificando dificultades y problemas, mostrar las cosas en general y no servirse más que de un grado de rigor apropiado. Al rechazar la idea platónica según la cual la aprehensión del bien humano deber estar apoyada en un conocimiento abstracto y universal del bien en general, ningún otro filósofo aparte de Aristóteles acercó tan estrechamente la comprensión de la pregunta: «¿Cómo debo vivir?» a la de la naturaleza del yo. Para el hombre, como para toda especie viva, el bien consiste en el desarrollo y el ejercicio de las capacidades de su naturaleza en condiciones favorables.

El cinismo quiso asimilar la filosofía moral a una forma de ejercicio, de práctica, de ascesis, más que a un conjunto de razonamientos y de conocimientos. Semejante tensión entre un destino práctico y un destino teórico de la filosofía se vuelve a encontrar constantemente en la historia del pensamiento helenístico. Una primera vía, preocupada sobre todo por la práctica y la manera de vivir, está ilustrada por el escepticismo y por ciertos aspectos del epicureísmo: se trata de «la vía corta hacia la virtud, como se la llamaba en el seno de la escuela estoica. Otra vía, al tiempo que reconocía el problema de la práctica ética, intenta fundar ésta en el conocimiento del mundo natural y sobre su lógica, reencontrándose con la ambición teórica que había sido propia de Platón. El estoicismo ilustra mejor esta segunda tendencia: la ética está siempre en el corazón de la filosofía pero se alimenta de sus otras partes, la lógica (o el análisis de las nociones) y la física (o el estudio de las realidades físicas y del cosmos).

Pero se escoja una u otra vía, la filosofía moral de la época helenística tiene por objetivo principal el dar a los individuos razones para creer que pueden acceder a un control total de su propia felicidad en el mundo, aquí y ahora. Mientras que para Platón, la forma más alta de felicidad humana estaba siempre sometida a la indeterminación que afecta al mundo físico, Aristóteles no concebía la felicidad como independiente de la fortuna, el ideal de vida y de felicidad propio de las filosofías helenísticas se presenta sobre el papel como accesible a todo individuo y en todo lugar. Semejante modelo de autonomía fundado sobre la comprensión racional de lo que necesita un ser humano para ser feliz y actuar moralmente, a saber la actividad libre de la racionalidad, fue retomado en primer lugar por los cínicos y los cirenaicos. El cínico menosprecia todo, salvo la razón. Guiado por la razón puede dedicarse a vivir libre de todo constreñimiento o tradición, indiferente a los bienes exteriores, a la fortuna, a la opinión pública. Incluso en el sabio cirenaico, que no concede valor moral más que al placer del momento, se encuentra este mismo ideal de vida consistente en mantener un control de sí mismo completo en todas circunstancias, hecho esencialmente de dominio adquirido sobre los placeres.

El ejemplo moral que es la vida del sabio se convertirá en la imagen de marca de la filosofía helenística. La concepción del sabio será diferente según la escuela filosófica, pero reúne siempre la racionalidad, el control de sí mismo, el culto de la virtud y de la autonomía. Este conjunto de cualidades y la interiorización del bien moral proporcionan la fórmula del ejercicio ético. El sabio no responde de nadie más que de sí mismo. Esta provisto, equipado, en el sentido militar del término, con la sabiduría que lo prepara para encarar todas las privaciones porque redujo sus necesidades al mínimo que la naturaleza puede ofrecerle de un modo ordinario. Puede vivirse según el ideal epicúreo de existencia exenta de todas formas de alteración, sea según el ideal estoico de una vida que transcurre dulcemente, sin sobresaltos, en una total independencia con respecto al azar y a las circunstancias.

### LA VIRTUD Y LA NATURALEZA

Sócrates definió la virtud como un ideal de autonomía moral y de racionalidad, que pro-

ÉTICA 109

tege contra todo atentado procedente de otro y de las vicisitudes del azar. Semejante concepción se encuentra en todo el pensamiento ético postsocrático y ha marcado la cultura europea al menos hasta el siglo xvIII. Rompe con la idea homérica de la moralidad como afirmación de sí; se opone igualmente a la forma de realización humana, o talento de dirigir sus asuntos en el dominio privado y en el dominio público que enseñaban los sofistas. Dicho esto, existen muchas razones para pensar que la definición socrática de la virtud nunca se vio completamente sustituida en la moralidad popular por la comprensión aristocrática o por la definición convencional e instrumental de la virtud. La obstinación de algunos interlocutores de Platón, y entre ellos el joven Menón que define espontáneamente la virtud como «la intensidad de los deseos y la capacidad de satisfacerlos», lo atestigua suficientemente.

No se puede dejar de subrayar el uso muy general del término *arete* (virtud o excelencia) en la época socrática y en los diálogos de Platón. Existe en efecto una arete de los ojos, de las orejas, de los caballos. En todos estos empleos el término arete sirve para describir una función (ver para los ojos, correr para los caballos), pero también para designar la realización óptima y la excelencia de esta función. Del mismo modo, la arete del hombre, en el uso corriente del término, designa la acción más específica del hombre y su realización óptima. Sócrates y Platón retoman este sentido ya rico y le añaden varias determinaciones nuevas. Siendo el hombre capaz de acciones voluntarias, la arete es la cualidad propia, la excelencia del principio agente, a saber el alma humana. Por otra parte, Platón, como Sócrates antes que él, exige que la arete no pertenezca más que al alma humana y sea definida principalmente a partir de la reflexión y del conocimiento, como facultad que permite captar claramente el fin de la acción y determinar los medios necesarios para llevarla a cabo. La arete socrático-platónica se define a la vez por esta relación con el bien concebido como orden del alma y por la presencia del conocimiento.

Semejante concepción supone una crítica radical de la comprensión común de la virtud. Esta se lleva a cabo en el libro I de *La República* y trata acerca de la virtud de la justicia. A la cuestión de saber qué es la justicia, una primera respuesta de inspiración tradi-

cionalista (la justicia es entregar lo que se debe), conduce a varias incoherencias, Sócrates se apresuró a mostrarlo. Otra definición, propuesta por Trasímaco, identifica la justicia con la promoción de los intereses del sujeto. Esta concepción egoísta de la racionalidad práctica tiene como consecuencia, en materia política, que cada gobierno detentador de la fuerza establezca las leyes que le son ventajosas y que declara justas. Para refutarla Sócrates se ocupa en subrayar la incoherencia que presenta en hacer de la justicia «el interés del más fuerte». El interés del agente, que es el único objetivo moral del egoísmo racional, debe fundarse en el conocimiento de lo que es un bien para este agente. Ahora bien, el bien del agente, o buen orden de su alma, nunca se puede realizar a través de la injusticia. Por otra parte Sócrates subraya que es dudoso que una concepción egoísta de la moralidad sea compatible con cualquier clase de organización social que sea. El inmoralista necesita, para lograr sus fines, estar rodeado por personas que respetan la moralidad común. Finalmente, una tercera concepción, según la cual las únicas razones que recomiendan seguir la vía de la justicia derivan del hecho de que el poder de actuar es limitado, aparece propuesta por Glaucón. La justicia ocuparía el medio entre el bien más grande, es decir la impunidad en la injusticia, y el mal más grande, es decir la impotencia de vengarse de la injusticia». Situada entre estos dos extremos, la justicia no es entonces amada como un bien sino honrada debido a la impotencia en que estamos para cometer una injusticia.

Existen tres modos de definir la virtud (según la tradición, el interés personal, la conciliación de intereses) que Sócrates critica diseccionando el elemento que les es común: las tres consideran la justicia como un bien «ajeno», útil no para quien la ejerce, sino para aquel en cuyo beneficio se ejerce. Ahora bien, lejos de ser un bien sólo para quien se aprovecha de ella, la justicia, según Sócrates, es un beneficio exclusivo para quien la ejerce; es el más precioso de los bienes que el hombre pueda nunca adquirir por sí mismo. Una acción virtuosa se piensa como justificada por sí misma y nunca es ventajoso actuar sin justicia, pues ello supone hacer un daño objetivo a la propia alma, incluso si la acción injusta pude permanecer impune y no suponer ninguna clase de reprobación social. A la inversa, una persona justa no puede verse lesionada por un tratamiento injusto en la medida que ninguna injusticia puede atentar al bien que es el propio, el orden de su alma. Este razonamiento, desarrollado por Sócrates con Polos en el *Gorgias*, termina concluyendo que es preferible verse tratado injustamente que cometer injusticia y, si se ha cometido la injusticia, sufrir el castigo propio para restaurar el buen estado del alma. Es necesario optar por la virtud no porque sea racional no actuar contra la justicia, en razón de las ventajas y de la felicidad que ésta puede aportar, sino porque es racional el actuar conforme a la justicia.

La virtud también se define en estrecha relación con el saber. Sócrates decía que la maldad del hombre no tiene otra raíz que su ignorancia, ignorancia de los principios de acción o de los rasgos característicos de la situación en la que actúa. Se puede criticar el vínculo establecido así entre virtud y conocimiento. El conocimiento del bien no proporciona por sí solo una razón de ser virtuoso y siempre es posible actuar irracionalmente. Pero la dependencia estricta entre el conocimiento del bien y la acción virtuosa permite comprender el alcance de la analogía establecida por Sócrates entre la virtud y un arte como el de la zapatería, la navegación o la medicina. Es cierto que si un experto es libre de no servirse de su arte o de servirse mal, el hombre virtuoso no tiene ningún motivo para no servirse del tipo de conocimiento que es la virtud, en la medida en que es conocimiento de lo que promueve la felicidad del agente. La definición de la virtud como saber permite concebirla como una cierta actividad cognitiva consistente en mantener el orden del alma. Las virtudes morales son estados del espíritu que remiten a la aprehensión de lo que es el bien y el mal. Pero el objeto de este conocimiento que es la virtud es difícil de determinar y varios diálogos socráticos terminan afirmando la imposibilidad de decir lo que es.

Las dificultades relacionadas con el intelectualismo de la concepción socrática llevaron a Platón a concebir la virtud de un modo más complejo. A la simplicidad de la teoría socrática que concibe el alma como compuesta por una parte racional y una parte irracional, Platón opone una psicología moral de una gran sutileza. El alma, según Platón, comprende tres partes: la parte racional, el thymos (corazón o afectividad) y la parte apetitiva. A cada una de estas partes está vinculada una fuente de motivación. La virtud moral ya no se concibe simplemente como un estado cognitivo que se remite a la verdad de la proposición que describe lo que debe hacerse; se define en relación con el conjunto del alma cuyo orden designa. Las virtudes, como causas psicológicas de nuestro comportamiento, captan las razones relativas al bien y al mal, pero, en la medida en que la virtud corresponde al establecimiento de un orden que cada vez es específico entre lo racional y lo irracional, incluye emociones y apetitos pues estos también son fuentes de movimientos corporales voluntarios y deber permanecer sometidos al juicio razonado sobre el bien. Al tiempo que enriquece la definición de la virtud de motivaciones propias a las emociones y a los deseos, Platón descarta resueltamente toda justificación instrumental de la moralidad. La elección en favor de la virtud no debe resultar del cálculo de los placeres y de las penas que el Sócrates del Protágoras parecía recomendar. Pues esto sería confundir la verdadera virtud con la virtud servil de la que habla el Fedón. El ejercicio de la virtud es la condición en la que el alma puede alcanzar su verdadera naturaleza y progresar hacia la asimilación con lo divino de lo que el Teeteto dice «que la virtud permite hacerse justo y santo en la claridad del pensamiento». La virtud consiste pues en imitar en su alma los movimientos armoniosos del alma del mundo, pero también se remite a una forma de conocimiento que no es accesible más que al término de un proceso de rememorización. Unicamente los gobernantes de la ciudad de La República tienen acceso a este conocimiento de la virtud, los demás ciudadanos no disponen más que de una opinión verdadera. Se debe no obstante subrayar que existe una fuente de tensión en la concepción platónica de la virtud definida tanto como ejercicio puro del pensamiento (según el Fedón y el Teeteto) y como una realidad mixta que asocia deliberación, deseo y emociones (en La República). Esta tensión tal vez explica que la definición de la virtud sea uno de los puntos en los que Aristóteles se separa más de Platón.

Aristóteles define la virtud como el estado óptimo de las potencialidades racionales de la naturaleza humana. Pero distingue cuidadosamente entre dos formas de virtudes o excelencias: las virtudes intelectuales (es decir, las virtudes del intelecto teórico, saber e inteligencia, o práctico: la sabiduría práctica), y las virtudes morales que son «disposiciones a actuar de modo deliberado, consistente en una mediación relativa a nosotros, que está racionalmente determinada como la que determinaría el hombre prudente». Las virtudes morales, las virtudes del carácter, están hechas a la vez de deseo actual y de disposición racional. En efecto, la sabiduría práctica, phronesis, desempeña un papel esencial en la deliberación, en la aprehensión del fin y en el juicio práctico de la situación, pero el conocimiento del bien nunca basta por si solo para convertir a uno en virtuoso. Pues si la virtud es el elemento esencial de una vida completa y autárquica, también requiere una pluralidad de bienes como condición misma de su existencia.

Las virtudes morales, a las que se remiten plenamente penas, placeres y emociones, se definen a la vez como mediaciones y como excelencias. El criterio de la mediación, o justo medio (por lo cual es necesario entender no un principio de moderación, sino un factor de apropiación y de conveniencia) es un criterio formal que permite apreciar la justeza de los sentimientos, de las emociones, de los placeres vinculados con el acto virtuoso. De este modo el valor es mediación entre dos vicios correspondientes, de exceso y de defecto, la cobardía y la temeridad. La moderación es una mediación entre una forma de complacencia sin límites y la insensibilidad a los placeres. Por lo demás, el criterio formal de la mediación permite pensar cierta variabilidad de las formas de virtud. Un texto de la Política reivindica explícitamente, contra Platón que la había criticado, la definición que daba el retor Gorgias de una pluralidad de virtudes: la virtud de un hombre difiere de la de una mujer y de la de un esclavo; una enumeración razonada de las virtudes es por tanto más cercana a la realidad y guía mejor la acción que una pretendida definición universal.

Los epicúreos y los estoicos concibieron la virtud como la condición esencial de la obtención del fin, definido por su parte como la perfección moral humana. Otro rasgo destacado de la ética helenística viene de la relación establecida entre moral y naturaleza y en la paridad sugerida entre razones morales y razones naturales. La noción de «tendencia

natural» (borme) es a este respecto fundamental. Los epicúreos son sus defensores más evidentes. Epicuro recomendaba regresar a las primeras certidumbres de las que la educación había alejado al hombre, pues entonces es fácil constatar que las tendencias naturales compiten con el placer. Los afectos de placer y de dolor son como criterios, inmediatos e irrefutables, que indican que lo que es placentero es bueno. Es esto lo que revela la naturaleza del hombre, que se muestra no en el momento de su plena realización, como pensaba Aristóteles, sino en el joven niño cuya naturaleza no está adulterada. Los estoicos aceptarán el mismo punto de partida, pero las tendencias naturales, según ellos, no se orientarían hacia el placer, sino hacia el cuidado de sí, el instinto de conservación y de autodesarrollo. Por esta capacidad de apropiación de sí mismo o familiaridad (oikeiosis), el ser humano busca las ventajas naturales que son otros tantos fines prescritos por la naturaleza. La actividad de selección de lo que es ventajoso adopta poco a poco una forma de conocimiento práctico de sí misma y se desarrolla en conformidad con la voluntad de la naturaleza, destinándose progresivamente las acciones a fines más elevados, objetos de elección y principios de acciones justas. El esquema de motivación que lleva en primer lugar a buscar lo que es ventajoso para el individuo, después a realizar la acción moralmente justa sigue siendo aproximadamente el mismo, pero las razones y los objetos cambiaron. La virtud fundada sobre la racionalidad es la perfección de la razón (y no un ejercicio de la racionalidad como la concebía Aristóteles).

Incluso en Pirrón, el primero y más atípico de los filósofos postsocráticos, que buscaba la aniquilación del deseo humano y parece de este modo situarse por adelantado a contracorriente de las morales helenísticas, parece poder verse inscrita en negativo esta consideración de la pulsión vital (borme), o tendencia propia a todo ser vivo, que le lleva a escoger lo que cree que es bueno para sí mismo. Arcesilao, representante de un probabilismo más tardío, habría indicado que la «tendencia» lleva naturalmente a los hombres hacia lo que es apropiado. Incluso para los neopirronianos del siglo 1 a.C., la conducta moral requiere la obediencia pasiva a la apariencia y un impulso mínimo. Sin embargo, al hacer de la suspensión del juicio la condición

para acceder a la serenidad y a la felicidad, la escuela neopirroniana representa sin duda la tentativa más profunda que se encuentra en la filosofía helenística de no hacer hincapié en la relación de continuidad entre la tendencia primera y la moralidad.

Pero hay una excepción. La tendencia natural es en general el mejor indicador del bien humano, la búsqueda del bien humano conduciría naturalmente a perseguir el bien moral o perfección debida a la virtud. Al comienzo del libro II del tratado Sobre los Deberes, Cicerón subraya que no se puede disociar lo útil (útil, o *agathon* en griego, que significa tanto lo bueno para el individuo como lo bueno en sí) de la belleza moral (bonestum, que traduce el kalon griego). Semejante continuidad ha sido tan fuertemente reivindicada por los estoicos que sus críticos escépticos les reprochan que utilizan dos nociones distintas del bien. La asociación entre naturalismo y racionalismo, tan característica de la ética helenística, es el punto en el que incidirán las críticas de los escépticos.

### La felicidad y la filosofía de la acción

El vínculo intrínseco de la moralidad con la vida humana no es ajeno a nuestra experiencia moral, pero lo que tal vez resulte más problemático a nuestros ojos es que esta vida moral tenga por objetivo la vida feliz. La ética griega es una ética de la felicidad, una ética eudaimonista, que asocia estrechamente la búsqueda de la moral y la de la felicidad. ¿Cómo definir esta realidad (hecha de bienestar, felicidad y prosperidad) que los griegos designaron con la palabra eudaimonia? No se trata en absoluto del sentimiento subjetivo de la felicidad (tal como la definirán los utilitaristas ingleses del siglo xix); incluso el epicureísmo que asimila el placer al bien se previno contra esta definición subjetiva y tal vez únicamente los cirenaicos (una de las escuelas socráticas) definieron la felicidad como la maximización de estados subjetivos excelentes. La eudaimonia representa más bien una manera de ser determinada a la vez por el buen orden del alma y el buen actuar.

La definición más común de felicidad es la que la identifica al placer. Uno de los primeros y más ardientes defensores de la idea es el Calicles del *Gorgias* que afirma que la vida feliz es «la vida fácil, la intemperancia, la licencia». Sócrates refuta esta tesis señalando

el carácter insaciable de los deseos físicos mayores (y la frustración que está por tanto siempre vinculada con su satisfacción). Pero la verdadera refutación conceptual del hedonismo se encuentra en el *Filebo*. El placer en su conjunto pertenece al género de lo ilimitado, no es más que una génesis y no posee naturaleza propia; por tanto no se le puede confundir con el bien humano como fundamento de la vida feliz. Además, toda percepción del placer supone que el pensamiento se añade al placer. La pura vida de placer estaría entonces marcada por la incompletud y estaría condenada a buscar siempre, sin tener la menor representación mental, los objetos que deberían satisfacer los deseos de la que está habitada.

Pero el hedonismo no se reduce a la defensa de una concepción «licenciosa», en la que el placer se caracteriza por el carácter presente, la intensidad inmediata, sin que la distinción entre placeres buenos y malos desempeñe el menor papel. Existe también una concepción racionalista del hedonismo (expuesta por ejemplo en el Protágoras) que identifica la felicidad con la maximización de los placeres a la escala de toda la vida. En esta concepción, el sujeto tiene la capacidad de separarse de la vivencia inmediata del placer para compararlo con las penas futuras que podría conllevar o con eventuales placeres mayores por llegar. En una perspectiva eudaimonista, semejante concepción no puede refutarse más que a condición de mostrar que el concepto de placer es ontológicamente inconsistente o que el placer no puede valer como criterio independiente y neutro de lo que es la mejor condición humana.

Esta concepción holista del placer alcanzó su más alto grado de realización filosófica en la obra de Epicuro. La vida de placer, como conjunto de las satisfacciones experimentadas, es, según Epicuro, la única vida feliz porque es la única vida que pueda estar regulada y conducía a un estado de tranquilidad y de independencia en relación con las realidades exteriores. El individuo accede a una forma de autosuficiencia cambiando y adaptando sus deseos, pues éstos son los productos de creencias que los hombres pueden controlar por medio de la razón. El estado de felicidad está caracterizado por la ausencia de pena en el cuerpo y por la ausencia de alteración en el alma. Aunque el

placer sea el único bien intrínseco, la felicidad exige también la prudencia y otras virtudes éticas pues «las virtudes están ligadas naturalmente con el hecho de vivir con placer, y el hecho de vivir con placer es inseparable de las virtudes». La fuente última del placer es la reflexión sobre las condiciones mínimas de la satisfacción del cuerpo; el sabio podrá entonces ser feliz bajo la tortura. Los filósofos cirenaicos parecen haber criticado, un siglo antes de Epicuro, semejante concepción de la felicidad-placer. Ellos mismos subrayaban que el placer es el fin de toda acción, pero por ello rehusaban la asimilación de felicidad y placer, porque las satisfacciones del placer tienen un carácter rapsódico y sin compromiso que no puede tener la felicidad. La felicidad no se puede por tanto definir como placer o suma de placeres.

Al lado de la definición de la felicidad como placer, retomada sobre todo por los epicúreos, encontramos en el pensamiento socrático el origen de otras dos concepciones que influirán mucho en el pensamiento ulterior. En el Gorgias, Sócrates evoca la vida del hombre sabio que limita sus deseos a los que es posible satisfacer y conoce así una forma de tranquilidad que le garantizaría la felicidad inmunizándolo contra la insatisfacción y la pérdida. Esa concepción se vuelve a encontrar en el pensamiento cínico. La felicidad parece definirse como el hecho de vivir, tras una forma de ascesis física o mental de los deseos, de acuerdo con la naturaleza o en conformidad con la razón. La esencia de la felicidad es un dominio de sí que se manifiesta por la capacidad de vivir bien en toda circunstancia imaginable.

Una última concepción de la felicidad al parecer también de origen socrático define la vida humana como la vida que realiza lo mejor posible las capacidades naturales del individuo. La concepción platónica de la felicidad como satisfacción de los deseos racionales que expresan y confirman el orden del alma está muy próxima a ésta, pero serán las definiciones aristotélica y estoica las que, desde dos perspectivas diferentes, se asemejen más estrechamente. Para los estoicos la felicidad o posesión del bien moral es la realización de las tendencias naturales en primer lugar orientadas hacia la investigación del bien humano. Para Aristóteles, la felicidad se corresponde con un estado de actualización lo más perfecta posible y lo más

excelente de las capacidades humanas. Pero semejante definición de la felicidad se opone claramente al hedonismo. Aristóteles muestra de este modo que la característica más propiamente humana que debe reflejar la vida feliz no es la capacidad para experimentar placer sino el ejercicio de la facultad racional. Subraya también que el placer asociado a la inteligencia es mejor que el placer, pues este no puede llegar al bien. Un siglo más tarde los estoicos mostrarán, siempre en pugna contra los epicúreos, que la tendencia más natural del ser humano no es la investigación del placer, sino una especie de familiaridad consigo mismo y con lo que es propio de cada cual.

La definición más general de la eudaimonia es por tanto el hecho de realizar ciertos actos, de ser una cierta persona, de llevar un cierto tipo de vida. El buen estado del alma que lleva a la felicidad y a la virtud es la única recompensa. Este es el sentido profundo del eudaimonismo griego. A la existencia de un vínculo conceptual entre la virtud y la felicidad se añade la certidumbre de que tanto una como otra son compatibles en la práctica. Se puede ser feliz al mismo tiempo que se es virtuoso en el sentido que ningún sufrimiento puede desposeer al individuo de su virtud, fuente objetiva de su felicidad. Semejante interdependencia de la virtud y de la felicidad puede adoptar sentidos diferentes. La virtud puede bastar para la felicidad, sin que sea necesario añadir nada (esta es la posición estrictamente socrática que retomaron los estoicos). De forma más general, la felicidad para la que la virtud es una condición necesaria que requiere también otros bienes. La eudaimonia se define en este caso a partir de la búsqueda de bienes reales, que tienen un valor objetivo. Para Platón estos bienes son, además del conocimiento, el orden, la medida y el límite que, presentes en toda realidad humana, contribuirán a hacer de ella un bien. Aristóteles añadirá a los bienes intelectuales algunos bienes exteriores como la salud y la reputación, que son necesarios para el ejercicio de la espontaneidad moral. Pero la *eudaimonia* remite también al estado más excelente del alma humana. En la medida en que la realización moral del agente depende del valor intrínseco o de la perfección de las actividades y de los estados responsables de la felicidad, el eudaimonismo de la ética griega es también una forma de perfeccionismo. Pero la felicidad no podría resultar de la simple posesión de estos bienes, ni incluso de un único instante de felicidad. Con la excepción de los estoicos, los filósofos griegos hicieron de la felicidad una cualidad del conjunto de la vida humana.

La felicidad es por lo tanto un fin último que permite explicar nuestras acciones y nuestros deseos. Pues sólo por la felicidad es legítimo preguntarse: ¿Con qué finalidad lo has hecho? Sócrates hacía de la racionalidad la única fuente de la acción moral. En consecuencia no existe la «incontinencia» (akrasia), o el hecho de actuar en contra de su mejor juicio, empujado por el placer, la pena o el miedo. Por otra parte nadie puede actuar voluntariamente en contra de la virtud pues ello supone no respetar lo que importa más a su alma.

Por oposición al socratismo la filosofía platónica de la acción y la psicología moral que está asociada a ella, ofrece una teoría compleja y diferenciada de las fuentes de la motivación. La parte racional del alma tiene la capacidad de actuar «en consideración de lo mejor». En sentido opuesto, los deseos irracionales, emanados de la parte apetitiva del alma, están carentes de toda consideración del bien. En cuanto a los deseos que proceden de la tercera parte del alma, la afectividad, todos ellos se remiten a la afirmación del valor propio del individuo; en esto proceden de una concepción del bien truncada, pero se pueden poner al servicio de la razón. Cuando Platón busca la explicación de una acción irracional, o del hecho de que no se actúe según su mejor juicio, o también de la existencia de conflictos psíquicos, no opone un deseo o una voluntad a un razonamiento, sino un deseo (racional) a otro deseo (irracional), manifestándose siempre la oposición de la razón al apetito bajo la forma de resistencia, de voluntad y de deseo. Por otra parte, Platón admite, contrariamente a Sócrates, la realidad del fenómeno psíquico de la akrasia, o posibilidad de actuar contrariamente a su mejor juicio. Pero subraya con insistencia el carácter no intencional de este tipo de acción, puesto que la intencionalidad de la acción siempre está vinculada con el hecho de que ésta procede de un juicio sobre el bien. Así la única acción racional es voluntaria en sentido pleno, siendo voluntarias las acciones inspiradas por la cólera o la emoción violenta según el grado en que ellas estén teñidas de consideración racional.

La concepción platónica, según la cual una fuente de motivación está relacionada con cada parte del alma, no se reencuentra en Aristóteles. En el De Anima, Aristóteles hace del deseo (orexis), que procede de la parte deseante del alma, la única fuente de motivación de todas las acciones, sean racionales (y en este caso se trata del deseo racional o aspiración) o procedan de la afectividad y el apetito. La filosofía de la acción gana en coherencia, puesto que sólo hay una fuente de motivación que reside en una parte específica del alma, pero también lleva a una dificultad. Las creencias relativas al bien, las creencias evaluativas, son incapaces por sí solas de motivar ninguna acción, a menos que no esté asociada a ellas algún deseo. La incapacidad de la razón para motivar la acción corresponde por lo demás a su incapacidad de determinar los fines de la acción humana. En efecto, varios textos de Aristóteles parecen testimoniar que la razón no puede deliberar sobre los fines de la acción (definidos por el deseo), sino únicamente sobre los medios. Por último, Aristóteles no admite más que Platón que se pueda actuar contrariamente a su mejor juicio, pero reconoce que se puede actuar mal voluntariamente y con cierta racionalidad a partir de una creencia particular y truncada, y que es contraria, incluso de forma accidental, al mejor juicio.

La oposición entre Platón y Aristóteles esclarece un debate recurrente en toda la historia de la filosofía moral. Platón es el primero en haber sostenido que existe una fuente de motivación propia a la razón, que la creencia relativa al bien es «activa», capaz de motivar y de definir los fines. Aristóteles, por el contrario, ha sido presentado con frecuencia como inaugurador de una tradición que iban a ilustrar con posterioridad Hobbes, Hume y todas las corrientes anti-intelectualistas, según las cuales la razón es inerte y únicamente el deseo determina los fines.

En este sentido, Platón y Aristóteles se oponen claramente a los estoicos que son más fieles a la concepción socrática en su voluntad de identificar completamente la vida moral y la vida según la razón. El sabio estoico, si existe, sabe siempre hacer lo que es correcto en todas circunstancias y debe poder actuar de acuerdo con este saber. Los estoicos demostraron que existía un vínculo directo entre las creencias relativas al bien y a la acción. Únicamente la razón motiva las ac-

ciones: basta pues con consentir a la impresión racional que presente la descripción de una acción a realizar o a evitar. La acción es justa si la proposición que la motiva es verdadera. No hay debilidad de la voluntad, pero por contra existen errores de razonamiento, cuando se aceptan proposiciones que presentan como bueno un objeto distinto a la virtud o a la racionalidad. Las pasiones pueden ofuscar la creencia racional, es por lo que no deben ser controladas ni dominadas, sino simplemente erradicadas. La psicología moral de las filosofías helenísticas, comparada con la de Platón o la de Aristóteles, parece de una problemática simplicidad. Le son ajenas la idea de conflicto psíquico y la certidumbre de que existen fuerzas de perturbación que impiden a las acciones proceder de un principio o de la convicción racional.

Las éticas helenísticas también abordaron la cuestión de la libertad humana, según una perspectiva a la vez física y moral, cosa de la que se encuentran pocos equivalentes en Platón o en Aristóteles. Epicuro esta muy preocupado con la posibilidad de desvincular su física atomista del determinismo al que parecía unida en Demócrito y que podía llegar a retirar toda realidad a la responsabilidad moral del agente. La teoría del *clinamen* (o desviación mínima de los átomos, término utilizado por Lucrecio en su poema Sobre la Naturaleza), que permite pensar en la constitución de los cuerpos y de un mundo físico estable sirve también para concebir la posibilidad de la formación del carácter moral, fuente autónoma de acciones que no es reducible a la suma mecánica de los átomos que componen la persona. Finalmente, los estoicos se interesaron también por el problema del destino, problema físico que pone en juego el principio universal de causalidad, y problema moral, pues está vinculado a la posibilidad de la libertad humana. Semejante teoría física compleja permite pensar que la acción moral, aunque necesariamente promovida por una impresión procedente del exterior, también está determinada en su calidad moral por el carácter del agente, por medio de un asentimiento en el que se expresa su disposición moral.

### EL BIEN Y LA VIDA BUENA

La idea de bien es la clave de bóveda de la filosofía moral de la Antigüedad. Desempeña

un papel fundamental en la filosofía moral de Platón. En efecto, el conocimiento del bien permite al filósofo juzgar lo que es el bien en los seres humanos y en la totalidad del Universo. Solamente al término de una educación filosófica, el futuro gobernante de La República llegará a completar esta «parte más brillante del ser, que presenta las características formales de belleza, orden y simetría. Su alma busca entonces reproducir en sí misma los movimientos ordenados del alma del mundo y a realizar un equivalente del bien en los asuntos humanos. Pero, como ocurre con frecuencia en Platón, esta primera orientación, que supone la ascesis y el desprendimiento, debe ponerse en paralelo con otra, que defiende una concepción del bien como suprema elegibilidad para los seres humanos, realidad perfecta y autosuficiente. A este bien propiamente humano, el Filebo lo define como una vía mixta y armoniosa que asocia todos los conocimientos y los placeres más puros. La vida mejor, cuya elección es la elección moral más accesible al hombre, se define en el mito de Er que cierra el libro X de La República, como una «vía media, no en el sentido de una vía mediocre, sino en el de una vía teñida de mesura.

Es en esto que Aristóteles se opone más a Platón. El concepto platónico de bien es, según Aristóteles, incoherente, sin consistencia interna y sobre todo inútil. Platón se equivocó al pensar que el concepto se empleaba de modo unívoco. En realidad, el bien se dice según las diferentes categorías del ser (es Dios o el intelecto según la sustancia, virtud según la cualidad, medida según la cantidad, etc.) El bien no puede ser una noción una y universal, y la tesis platónica según la cual el bien es medida procede por tanto de una falta de categoría. Seguidamente, siendo el bien una designación homónima, dotada de sentidos múltiples, no puede ser objeto de una ciencia única. Por último, incluso si existiese tal bien en sí, sería un paradigma inaccesible, incognoscible para los humanos y perfectamente inútil. El agente moral no tienen para guiar su acción ninguna necesidad de él.

Platón concibe el bien como una realidad objetiva, inteligible, cognoscible y guía de la acción humana. El Bien es fundamentalmente uno, independiente del espíritu humano y criterio imparcial de la bondad de las acciones y de los comportamientos. En toda la tra-

dición institucionista a partir del siglo xvII, en el filósofo inglés de comienzos del xx, G. E. Moore y, más cercano a nosotros, en los sostenedores del realismo moral, encontramos una definición semejante del bien. Para Aristóteles, por el contrario, el bien es un modo de calificar los estados de las cosas, de las personas y de las acciones. La calidad de bien aplicada a una realidad depende de la naturaleza de esta cosa; ahora bien, la bondad de esta cosa no se puede definir independientemente de lo que ella tiene de específico; existe por tanto una pluralidad irreductible de bienes. El pensamiento de Tomás de Aquino, el de Hume, y de los defensores contemporáneos de un regreso a la virtud como Aladstair MacIntyre o Charles Taylor se aproximan mucho a semejante concepción.

Las respuestas aportadas por los filósofos helenísticos a la misma cuestión: ¿Qué es el bien? aparentemente son más sencillas y más substanciales. El bien es, por ejemplo, el placer o la vida conforme a la naturaleza. Pero estos filósofos también se preocuparon mucho por el tema de la accesibilidad del bien. Todos los filósofos helenísticos subrayaron hasta qué punto es difícil realizar en sí mismo el bien moral. Todos dicen que el sabio es un modelo, un ideal de la perfección humana, cuya existencia es posible. Los estoicos subrayaron de esta forma que incluso si el único bien es la virtud, el sabio puede mostrar en todas sus acciones (importantes o triviales, tengan éxito o fracasen) la disposición racional que es el signo de la virtud. El estoicismo imperial también desarrolló formas de ejercicio espiritual que permiten realizar este desprendimiento del cuerpo y de los bienes exteriores para acceder a una forma de ecuanimidad (una «ciudadela interior», según la expresión de Marco Aurelio).

Una vez más Pirrón y la tradición escéptica representan, en el seno del pensamiento ético griego, un punto de ruptura. Si, para Pirrón, el bien soberano se define como un estado de perfección interior, concebido como una *aphasia* (imposibilidad de hablar o hablar para no decir nada: pues las cosas para Pirrón son en esencia e incomunicables), una ausencia de alteración y por último una ausencia de afecto, por contra, para el escepticismo que se desarrolló en la Academia a partir del siglo III, la única perfección posible para el hombre es la de no compro-

meterse en ningún asentimiento erróneo. No concibiendo el bien moral ya como un conjunto de estados afectivos y mentales (serenidad interior, apaciguamiento, incluso erradicación de la sensibilidad), sino como una suspensión del juicio (epoche), dicho de otra forma como una actitud con respecto al mundo de las representaciones, los escépticos se distinguen con nitidez del resto del pensamiento helenístico.

El pensamiento ético griego tiene como uno de sus rasgos característicos el presentar una moralidad centrada sobre el agente, por lo que el desarrollo moral del sujeto se adquiere a partir de él mismo y culmina con la formación de su carácter moral. El reproche que Kant dirigía a la filosofía moral de Platón, consistente en que defendía una forma egoísta de moralidad, es válido para el conjunto de la moral griega. Esta es formalmente egoísta en el sentido en que si cada hombre tiene una buena razón para actuar moralmente, esta razón se refiere esencialmente a su carácter moral. El principio de moralidad inscrito en el agente moral no consiste nunca en un conjunto de preferencias a satisfacer independientemente de todo punto de vista moral. Por el contrario, como dice Bernard Williams, el objetivo planteado no es «dar una explicación del yo y de sus satisfacción que muestran cómo la moralidad puede corresponder con él, sino proporcionar una explicación del yo en la que la moralidad ya está inscrita».

El lector actual podrá sorprenderse. Mientras que nosotros comprendemos las virtudes y la moralidad en un sentido esencialmente altruista, ¿cómo captar una perspectiva ética que no pondría la preocupación por el otro en un primer plano? Cuando Sócrates subraya que la preocupación más importante del hombre debe ser la calidad de su alma, no hace ninguna alusión al hecho de que el servicio a los demás representaría en sí mismo una finalidad moral. La felicidad buscada, sea todo lo objetivista que se quiera su definición, es evidentemente la del agente y no la de los demás. Pero la formulación de esta preocupación exclusiva por su alma precisa ser matizada, pues la teoría platónica del amor, cuyo objetivo es la mejora moral del otro, la concepción aristotélica de la justicia, la idea estoica de la familiaridad y la epicúrea de la amistad, atestiguan una preocupación por una real toma en consideración del otro en la definición de la moralidad. En la medida en que los objetivos de la moralidad y de la justicia son racionales, es posible convencer de ello a todo otro agente moral. Más generalmente, las razones morales que valen para cada hombre valen también para los otros. Por último, el ejercicio de las virtudes altruistas contribuye a la felicidad del que las practica. El hombre que muere por su país o por sus amigos es un hombre que se ama a sí mismo, dice Aristóteles, pues se concede a sí mismo una gran parte de lo que es un bien.

## INFLUENCIA Y POSTERIDAD DEL PENSAMIENTO ÉTICO GRIEGO

La secuencia ininterrumpida en la que nos representamos a los filósofos antiguos: los presocráticos, Sócrates, Platón, Aristóteles, los estoicos, los epicúreos, los escépticos, sólo es familiar desde hace dos siglos. Con anterioridad, el conocimiento del pensamiento griego era selectivo y parcial. La Edad Media lee principalmente a Aristóteles y a los estoicos, mientras que sólo se conocía de Platón el *Timeo*. Desde el final de la época medieval, el aristotelismo representó la posibilidad de una comprensión estable y ordenada del mundo en relación con Dios, mientras que el platonismo encarnó por contra una especulación racional, humanista, en ocasiones poética y mágica. El famoso cuadro de Rafael, La Escuela de Atenas, reúne las dos figuras centrales de Platón y de Aristóteles, el primero con los ojos levantados hacia el cielo, el otro con las manos vueltas hacia el suelo. Pero el redescubrimiento del platonismo en el Renacimiento hizo también soplar un viento de humanismo, mientras que se contempla a Aristóteles (en todo caso Descartes así lo hace) como el defensor de las esencias y de las analogías misteriosas. Incluso en la actualidad, ¿cómo estar seguros de que el modo en que vemos la filosofía griega se corresponde con lo que fue? Las oposiciones polémicas entre escuelas que nos parecen tan decisivas no se percibieron realmente en la posterioridad inmediata. Cicerón no parece establecer una gran diferencia entre el pensamiento de Platón y el de Aristóteles, subrayando de esta forma su común oposición al pensamiento de Epicuro y en un menor grado al de los estoicos.

Pero no por ello la filosofía moral de la Antigüedad ejerció un influjo menor en la histo-

ria de la filosofía y, todavía hoy, la teoría de las virtudes de Aristóteles, la concepción de la motivación humana en Platón y Aristóteles, la definición de los placeres por los cirenaicos y los estoicos, están en el núcleo de numerosos debates. Esta constancia de la referencia griega puede hacernos dudar de una concepción historicista de la filosofía (según la cual nuestros problemas morales se definen por las condiciones históricas). En efecto, algunos de nuestros problemas morales son los mismos que se planteaban los griegos, y las respuestas que intentamos darles derivan en parte del pensamiento griego. Que semejante cosa sea posible también nos debe hacer escépticos en cuanto a la existencia de un progreso moral desde la Antigüedad hasta nosotros cuyo primer efecto sería relegar las reflexiones griegas al mundo pasado de los antiguos.

Por último podemos intentar responder a la cuestión inicial sobre el sentido que tiene la moralidad en los griegos. Se trata de una moral sin ley abstracta ni imperativo categórico. La cuestión moral esencial es la de saber qué vida llevar y cómo formar el carácter propio. En este sentido, el pensamiento ético griego representa la forma más completa de una concepción de la moralidad fundada sobre la atracción ejercida por el bien, en la que la realización moral del agente es estrictamente conmensurable con el objetivo de la felicidad (por oposición a una concepción imperativa en la que la fuente de la moralidad se encuentra en obligaciones independientes del desarrollo del agente). En la misma vena, el altruismo está fundado sobre una concepción del bien para las personas, incluso si se puede encontrar en el pensamiento antiguo, en los estoicos, la sugerencia de una teoría moral fundada sobre los deberes y las obligaciones.

El pensamiento ético griego no llevó a cabo ninguna distinción estricta o ruptura nítida entre la moral y lo no-moral, entre las obligaciones generales y los ideales morales privados. Se trata de una moral sin dios, sin reglas abstractas, pues los hombres nunca se desvincularon de la cuestión de saber qué clase de vida vivir. Por lo demás no se encuentra tampoco la idea de una universalidad de las obligaciones, la concepción de una humanidad y la consideración de la dimensión específica de la historia. Los griegos no imaginaron poder explicar la realidad en términos de proceso

histórico, ni creyeron que las categorías de pensamiento de los hombres estuviesen condicionadas por las circunstancias materiales, sociales o históricas en las que vivían.

El pensamiento ético griego está, por último, profundamente integrado en la vida humana. La concepción griega de la moralidad puede acoger la suerte o el azar y las vicisitudes que caracterizan la vida humana. Es en relación con esto que defiende una concepción del hombre moral, racionalmente autosuficiente, libre, al abrigo de la contingencia. En esta certidumbre de la precariedad de la realización moral, a la que es una reacción la búsqueda de la autonomía moral, tan fuertemente presente en la filosofía helenística, el pensamiento ético griego encuentra un vínculo esencial con los autores trágicos.

Monique Canto-Sperber

### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

# Textos y traducciones

Arnim, Hans von, Stoicorum Veterum Fragmenta, Teubner, Stuttgart, 1964, 2.ª ed.

Aristôteles: véase el artículo dedicado a él en el presente libro.

Bréhier, Emile y Schuhl, Pierre-Maxime, *Les Stoïciens*, Gallimard, col. Bibliothèque de la Pléiade, París, 1962.

CICÉRON, Les Devoirs, Les Belles Lettres, París, 1974 (versión española de José Guillén Caballero, Cicerón, Sobre los Deberes, ed. Tecnos, Madrid, 1989).

Démocrite et l'atomisme ancien. Fragments et témoignages, Presentación y traducción de Maurice Solovine, revisada y completada por Pierre-Marie Morel, Pocket, París, 1993.

Dumont, Jean Paul, *Les Présocratiques*, Gallimard, col. «Bibliothèque de la Pléiade», París, 1988. — *Les Écoles Présocratiques*, Gallimard, col. «Folio / Essais», París, 1991.

EPICURE, Lettres, Maximes, Sentences, trad. por Jean-François Balaudé, Le Livre de Poche, París, 1994.

GIANNANTONI, Gianni, Socratis et Socraticorum reliquiae, Bibliopolis, Nápoles, 1990 (2.ª ed.) Long, Anthony y Sedley, David, The Hellenistic Philosophers, Cambridge University Press, Cambridge, 1987.

PIRRONE, *Testimonianze*, F. Decleva-Caizzi ed., Bibliopolis, Nápoles, 1981.

Platón: véase el artículo dedicado a él en el presente libro.

### Estudios

ADKINS, Arthur W. H., Merit and Responsability, Oxford University Press, Oxford, 1960.

ADKINS, Arthur W. H., From the Many to the One. A Study of Personality and Views of Human Nature in the Context of Ancient Greek Society, Values and Beliefs, Cornell University Press, Ithaca, Nueva York, 1970.

— Moral Values and Political Bebavior in Ancient Greece From Homer To the End of Fifth Century, Norton & Company, Nueva York, 1972.

Annas, Julia, *The Morality of Happines*, Oxford University Press, Oxford, 1993.

Aubenque, Pierre, La Prudence chez Aristote, PUF, París, 1963.

Burnyeat, Myles (ed.), *The Sceptical Tradition*, Oxford University Press, Oxford, 1990. Dover, Kenneth J., *Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristote*, Basil Blackwell, Oxford, 1974.

GOLDSCHMIDT, Victor, *Platonisme et pensée con*temporaine, Aubier Montaigne, París, 1970.

Goulet-Cazé, Marie-Odile, *L'Ascèse cynique:* un commentaire de Diogène Laërce VI 70-71, París, 1986.

— Le Cynisme dans l'Antiquité, PUF, París, 1993.

Hadot, Pierre, La citadelle intérieure – Introduction aux Pensées de Marc Aurèle, Fayard, París, 1992.

— Qu'est-ce que la philosophie antique?, Gallimard, París, 1995.

IRWIN, T., Plato's Moral Theory: the Early and Middle Dialogues, Oxford University Press, Oxford, 1977.

Kerferd, G. B., *The Sophistic Movement*, Cambridge University Press, Cambridge, 1981.

Nussbaum, Martha, *The Fragility of Goodness*, Cambridge University Press, Cambridge, 1986 (versión española, *La Fragilidad del Bien. Fortuna y ética en la tragedia y la filosofía griega*, Visor, Madrid, 1995). Nussbaum, Martha, The Therapy of Desire – Theory and Practice in Hellenistic Ethics, Princeton University Press, 1994.

Pearson, Lionel, *Popular Ethics in Ancient Greece*, Stanford University Press, California, 1962.

SNELL, Bruno, Die Entdeckung des Geistes, Hamburgo, 1948 (versión española, Las Fuentes del Pensamiento Europeo. Estudios sobre el Descubrimiento de los Valores Espirituales de Occidente en la Antigua Grecia, Razón y Fe, Madrid, 1965).

Vegetti, Mario, L'etica degli antichi, Laterza, Roma-Bari, 1989.

Vlastos, Gregory, Socrate. Ironie et philosopbie morale, Aubier, París, 1994.

Williams, Bernard, \*Philosophy\*, en *The Legacy of Greece*, ed. by Moses Finley, Oxford University Press, Oxford, 1981 (versión es-

pañola, Filosofía en M. Finley (ed.), *El Legado de Grecia*, Crítica, Barcelona, 1983, pp. 213-265).

WILLIAMS, Bernard, Ethics and the Limits of Philosophy, Fontana, Londres, 1985.

### REMISIONES

Figuras del filósofo Antístenes Epicuro Plutarco Sofística El Sabio y la política Aristóteles Platón Sócrates Estoicismo

# LA POLÍTICA

Figuras del político
Invención de la política
Utopía y crítica de la política
El Sabio y la política

# FIGURAS DEL POLÍTICO

### LOS POLÍTICOS EN GENERAL

as pequeñas Ciudades griegas, con las L'cuales se comparan nuestros estados modernos, contaban con una muy débil proporción de ciudadanos. La aplastante mayoría de la población era de origen extranjero o, todavía con mayor frecuencia, esclavo. Las mujeres, más de la mitad de la pequeña minoría libre y autóctona, no tenían derechos políticos; y los hombres no obtenían el ejercicio de esos derechos más que con la edad, al servir en un cuerpo del ejército. En el seno de la ciudad, la muy pequeña fracción de los ciudadanos era, por sus derechos, una elite. En este grupo, los hombres políticos representaban a su vez de buen grado una nueva elite, de hecho, sino de derecho. Pues los políticos eran los que gobiernaban. Ahora bien, incluso allí en donde, en las democracias populares directas, la ley confería a los ciudadanos el acceso a todas las funciones de gobierno, no todos los ciudadanos podían hacer valer semejante disposición, sea por carencia de fortuna y, por lo tanto, del ocio necesario para el ejercicio de funciones no remuneradas, sea incluso por falta de educación elemental. Los políticos, en la mejor de las hipótesis, quedaban por tanto como la elite de la elite; pues sólo un pequeño número de la pequeña fracción ciudadana poseía fortuna y educación. Pero la mejor de las hipótesis, en la historia de las ciudades griegas, es excepcional. La mayor parte de las veces las ciudades tuvieron cuidado en reservar el derecho a gobernar a la minoría de esta fracción ciudadana, que se designaba para este papel por la posesión de cierto nivel de fortuna o por cierto grado de educación, cuando no era simplemente a un individuo superior sino honorable, asistido por una familia poderosa.

Por lo tanto son muy diferentes las figuras del «político» según las situaciones, llevando cada régimen al poder a un tipo de ciudadano particular. Los historiadores y después los pensadores antiguos (de Heródoto a Aristóteles), entre los siglos v y v antes de nuestra era, se las ingeniaron para inventariar y clasificar estas formas de regimenes políticos, cuyos nombres se utilizan todavía.

Se distinguían tres grandes clases, según el número de los ciudadanos que ejercían el poder: uno sólo para las monarquías, una minoría o una mayoría en los otros dos casos. En el interior de cada clase, otro criterio, más bien cualitativo, permitía distinguir dos clases de regímenes y oponía de este modo dos principios de legitimidad universales: la fuerza o el poder con la excelencia o la virtud. De este modo, la monarquía sustentada por la fuerza militar es una tiranía y la que sostiene la virtud una monarquía. Si la fuerza, conseguida por medio de las riquezas, hace legítimo el gobierno de un pequeño número, es una oligarquía, en este caso plutocrática; si es la virtud, emanada de la educación o del linaje, es una aristocracia. Por contra, si la mayoría, por el mero hecho de la fuerza de los números, ejerce el poder, se trata de una democracia; pero si alguna clase de excelencia caracteriza a esta mayoría, se trata entonces... de una república (politeia); con frecuencia los griegos no utilizan para calificar este tipo de régimen, muy teórico, otro nombre que el que sirve para designar en general al régimen político.

Semejante clasificación es un instrumento mediocre para distinguir las formas que adopta, en la realidad, el orden político. Los análisis empíricos más refinados, intentados en ciertos trabajos de Aristóteles, muestran por otra parte que no podemos contentarnos con semejantes simplificaciones. Pero estas son sorprendentemente instructivas en cuanto a la idea del político que sugieren.

La clasificación teórica de los regímenes constitucionales hace aparecer en efecto que el político nunca está legitimado en el ejercicio de su función más que por una forma de superioridad. Con semejantes bases se podrían bosquejar múltiples figuras de hombres políticos, que se compondrían con rasgos tomados de imágenes de la fuerza, del poder, de la propia violencia y otros rasgos tomados de los diferentes grados de virtud. Pero los griegos pensaron menos en mezclar estos caracteres, para reconstruir la realidad como historiadores, que en distinguirlos con el fin de medir como filósofos, la distancia entre los tipos de hombres políticos. A sus ojos, la superioridad del monarca sobre sus súbditos, cualquiera que sea su naturaleza, fuerza o virtud, debe ser necesariamente más grande que la superioridad del número reducido sobre la mayoría, mientras que ésta, en democracia o en república, no supone la superioridad de los gobernantes sobre el gobernado, sino la del número de los gobernantes sobre el número de los gobernados.

Así pues, la combinación de los criterios cuantitativo y cualitativo para distinguir los regimenes políticos hace aparecer dos extremos entre los cuales se sitúan todas las figuras políticas. Estos extremos corresponden a figuras excepcionales, por no decir míticas, en las que se reconoce, por una parte, a un monstruo de brutalidad y, por otra, si se puede decir, a un monstruo de virtud. El primero es el déspota que establece entre su persona y sus súbditos la distancia inhumana que separa al amo de sus esclavos; el segundo es el rey de alguna forma divino que establece la distancia benévola que separa al padre de sus hijos. Uno y otro representan los dos polos entre los cuales oscilan todas las demás figuras de hombres políticos. Por el contrario en el centro aparece, también repartida entre las tendencias despótica y paternal, la figura familiar del político que no puede hacer valer ninguna distancia evidente entre él y aquellos a los que gobierna. Este político, al que la igualdad entre ciudadanos impide ser rey y debería impedirle ser un déspota está, en cierto modo, invitado a imitar la benevolencia del primero y a huir de la brutalidad del segundo. Pero siempre está amenazado por la acción del principio de igualdad, de verse rehusar la distancia que encuentra el primero y que instituye el segundo, entre su persona y sus súbditos. Con otras palabras, debe hacer frente al peligro anárquico que engendra el principio igualitario y que, en nombre de la libertad, sustrae a los ciudadanos a toda clase de amo, haciendo mostrarse a la mayoría democrática como lo que es, sin ninguna clase de virtud: un verdadero golpe de estado. Es la república la que, según el espíritu griego, cultiva la virtud en teoría. Esta permite consentir libremente la obediencia ante los que, pasada la edad de la educación, adquirieron las cualidades del mando.

Esta perspectiva teórica es menos idealista de lo que parece. En la medida que los ciudadanos de los pequeños Estados griegos formaban, como se ha dicho, una pequeña fracción, la empresa educativa que haría de cada uno de ellos, al llegar a la edad adulta, un político «republicano» educado, es menos teórica que en nuestros Estados modernos. La educación propone la extensión, a todas las familias de ciudadanos, de las virtudes cultivadas por algunas de entre ellas. Sin embargo, la virtud que se pensaba que proporcionaría la educación en algunas familias honorables era, en Grecia como en otros lugares, un producto raro, con frecuencia cambiado por el ansia de riquezas o de poder. Y la legitimidad buscada por los ricos o los poderosos, con el nombre de aristocracia, era ciertamente una engañifa. De hecho es este modelo de político, el oligarca, salido de una familia poderosa, que se extendió a los regimenes populares, igualmente despóticos; y esto en un doble sentido: por que el demócrata al igual que el oligarca limita a la búsqueda de riquezas o de poder el ejercicio de su poder y porque para lograr ese objetivo somete a aquellos a los que dirige, en lugar de contemplar el bien común.

El mundo griego ofrece por tanto dos tipos de interés. Por un lado las figuras políticas que diseñan sus pensadores evocando la altura a la que debería mantenerse siempre el político en todos los regímenes. Por otra las figuras que dejan entrever la realidad descubriendo la bajeza en las que con la mayor frecuencia permanecen los políticos, comparándolos con el ideal que se les asigna.

Esta separación, de la que los griegos fueron los primeros en ser conscientes, les in-

ducía a presentar la política en general como un arte de lo posible, rica en esperanzas y pobre en resultados. Por otra parte para nosotros es muestra de una diferencia importante entre dos tipos de enseñanzas. El primero muestra que el pensamiento griego tiende a identificar al buen político con cualidades que no tienen nada que ver, en el fondo, con el hecho de que comparta o no su poder, y que lo comparta con pocos o con muchos. La segunda enseñanza, se extrae también de la historia griega, revela por el contrario que la cuestión de este reparto del poder, que distingue entre sí a la monarquía, la oligarquía y la democracia, fue la piedra de toque de las luchas políticas y que, desde este punto de vista, el buen político es aquel que defiende el interés de un partido, más o menos amplio o reducido. La ideología, sobre semejante terreno, se distingue mal de la filosofía. Se aprecia al considerar el juicio de los griegos sobre las figuras particulares de hombres políticos.

Conocemos la fascinación ejercida sobre la cultura occidental, desde el siglo xvIII, por el mundo griego y sus figuras señeras, campeones de la democracia o tiranos de recuerdo siniestro. Esta fascinación es el efecto de numerosos espejismos que el historiador se esfuerza por disipar. Paciencia y obstinación son necesarias pues estos espejismos ocupan el horizonte desde hace mucho tiempo. Fueron producidos por la propia Antigüedad, de la que es inútil esperar un juicio neutro sobre los grandes hombres políticos, y donde por el contrario abundan procesos, muchas veces apasionados, con testigos de acusación y defensa. Buscando las huellas de la verdad bajo la fabulación de las ideologías antiguas, el historiador moderno se interesa cada vez más por las propias tabulaciones. Se comienza a percibir en la actualidad hasta qué punto se insinúa la leyenda alimentada de prejuicios incluso en los relatos en apariencia más fieles que los antiguos dieron de su propia historia y también hasta qué punto los giros de la verdad traicionan la influencia, no de creencias ingenuas, como se pensó antaño, sino de ideas solapadas, políticas o filosóficas, por las que no podemos ser engañados.

La memoria griega no seleccionó de forma inocente a sus «Hombres Ilustres». En el platónico Plutarco, por ejemplo, tenemos los retratos del ateniense Foción y del siracusa-

no Dion, en buena medida porque pasaban por haber sido discípulos de Platón. El retrato de Alcibíades, a quien también hacía hablar Platón de buen grado y que da su nombre a dos de sus diálogos, aparece bosquejado en Plutarco por razones parecidas. Por otra parte, la práctica histórica, en la Antigüedad, y especialmente la biografía buscan sobre todo las lecciones edificantes, por no decir la simple propaganda. Héroes y anti-héroes acarrean mensajes apenas velados, entre ellos el que previene contra la tiranía es sin duda uno de los más evidentes y oculta para siempre lo que fueron en realidad los principales autócratas de la historia más antigua. Todavía según Plutarco, Dión y Timoleón en Siracusa, Arato en Sición, lucharon contra los tiranos; el lacedemonio Lisandro, por su parte, instaló a otros en Atenas (los Treinta); el tebano Pelópidas había por el contrario sacudido la opresión lacedemonia que se abatía sobre su patria combatiendo al tirano de Feras, mientras que Filopemén, «el último de los griegos», se había ilustrado en la resistencia contra los mismos lacedemonios y después contra los romanos... El mensaje está claro, pero es artificial. Existen otros exactamente inversos. La extraordinaria hazaña de Alejandro Magno y la de los Diádocos, contadas en múltiples relatos, responden en buena medida a la preocupación por justificar y legitimar a un tipo de realeza nueva, que sin ello tendría un aspecto bárbaro, en todos los sentidos del término y, tanto como lo parece, francamente despótico. El incienso de los aduladores que nubla la realidad refleja claramente una ideología con pretensiones populares. Por una parte, Lacedemonia no proporciona la imagen única de la opresión, más que cuando revela, por contraste, el heroísmo de Filopemén, Pelópidas o Epaminondas. Por el contrario, los nombres más grandes de su historia, desde Licurgo, sostienen un mito de los más halagadores. Todavía en el siglo III antes de nuestra era, los reyes Agis y Cleómenes, célebres por su común voluntad de restaurar en su patria una severidad perdida, deben su gloria a la idea de la virtud espartana, honrada en todas partes desde el siglo anterior y en particular, no sin intereses de partido, en una Atenas vencida al término de la Guerra del Peloponeso. Al mismo tiempo, o casi, Atenas, entonces debilitada por los demagogos, encuentra así, en el partido de la reacción,

oradores que magnifican a los grandes «ostraquizados» del siglo anterior: Temístocles, Arístides, Cimón... Somos siempre, incluso después de tiempo, el héroe de alguien que nos carga con las virtudes que defiende. En cuanto a los héroes políticos fabricados, también habían fabricado ellos mismos, en su tiempo, a otros anteriores: ¡Cimón había pretendido llevar las cenizas del legendario Teseo de Esciros a Atenas!

Bajo las leyendas negras o las glorificaciones la verdad se oculta bien en la lejanía. Pero qué es lo que enseña la máscara sobre el pensamiento de los glorificadores o de los censores. ¿Quién era ese Teseo, pretendido rey de Atenas, vencedor del Minotauro y autor del «sinecismo» del Ática? ¿O Cadmo de Tebas y otros monarcas fundadores de ciudades? Lo ignoramos; pero podemos adivinar, sino conocer, los sentimientos que alimentaban en la época histórica a quienes cantaban sus supuestas acciones benéficas. ¿Quién era verdaderamente Arístides «El Justo», o, tras él, Pericles, que prestará su nombre al gran siglo de Atenas? Incluso con Tucídides y los historiadores, los eruditos discuten; pero apenas se discute sobre la nostalgia que engendraron y las imágenes ideales que suscitaron tras la ruina de su Ciudad, en el siglo iv, cuando los furores populares y el debilitamiento general expusieron a Atenas a los golpes de las potencias vecinas. Comprendemos mal quien era este famoso rey de Esparta, Agesilao, al comienzo del siglo IV, y todavía peor al tirano Hierón que gobernó Siracusa en el IV, pero, en el aristócrata ateniense Jenofonte, que dedica un libro a cada uno de ellos, se entrevé bastante bien un sentimiento prolaconio, típico de la oligarquía ateniense de su tiempo, y una confusa posición con respecto a los tiranos más ilustres, a veces déspotas, a veces príncipes esclarecidos, que confundieron igualmente a Platón.

Estas imágenes se dejan reagrupar con facilidad en «series»: héroes míticos, protagonistas de la ilusoria democracia ateniense, figuras del espejismo espartano, horda de los temibles tiranos, linajes prodigiosos de Alejandro y sus sucesores... Todo ello disimula muchos misterios, pero nos instruye sobre una masa de convicciones, más o menos explícitas, que se afrontaron al hilo de la Antigüedad y componen su herencia ideológica. El balance de las investigaciones sobre las

figuras señeras de la política griega no puede bosquejarse más que de una forma grosera.

Los límites espacio-temporales entre los que se sitúan las más importantes de estas figuras son significativos y se conocen bien. Si se exceptúa a los héroes míticos, cuya imagen se mantiene sobre todo a través de los ciclos épicos y la tragedia, se concentran, en el tiempo, entre los siglos vi y iv antes de nuestra era, es decir, entre el momento en que retroceden nítidamente en las Ciudades las monarquías de tipo absoluto y aquel en que se superponen a los regímenes facciones, o como se dice en ocasiones, los «Iguales», las nuevas monarquías helenísticas, herencias de Alejandro Magno. Es en resumen un período corto y paréntesis en una historia hecha de reyes o de déspotas, teniendo como telón de fondo la resistencia a los «bárbaros» del Levante (los persas), la resistencia al invasor (guerras médicas) y, por último, la eliminación de su poder por la invasión (conquistas macedonias). Los héroes, especialmente atenienses, de la resistencia victoriosa contra los persas, Milcíades en Maratón (-490) o Temístocles en Salamina (-480), encarnan la libertad de los pueblos griegos, libertad preservada de un yugo despótico exterior, tras haber sido instituida en el interior por la abolición de los poderes autocráticos y monárquicos. Su imagen asocia el ideal de la independencia ante el extranjero al de cierto régimen republicano y alía, en la misma reprobación, el recuerdo de los monarcas absolutos de un pasado todavía no totalmente civilizado a la visión presente de las dinastías Aqueménidas de un mundo bárbaro. Por el contrario Alejandro, más tarde héroe macedonio y artesano de la eliminación del poderío aqueménida fracasó en fundir en él la imagen arcaica de una monarquía patriarcal y semi-bárbara, la del señor de los griegos en la revancha contra los persas y las des soberano absoluto que sucedió a los propios Aqueménidas. Es el héroe de otro mundo, helenizado más que verdaderamente griego.

En un espacio cubierto por una polvareda de Ciudades pequeñas, colonias y metrópolis, aliadas o rivales, las grandes figuras políticas que emergen, antes de las de Alejandro y los Diádocos, pertenecen la mayor parte de las veces a las dos potencias hegemónicas, Esparta y Atenas que, temporalmente unidas en la lucha victoriosa contra los persas, se enfrentan seguidamente en las Guerras del Peloponeso y más allá. Ambas ciudades atestiguan dos regímenes constitucionales característicos del paréntesis entre las monarquías absolutas del pasado y las del futuro, uno de tendencia más bien oligárquica, otro de tendencia más bien popular, pero antagonistas, especialmente por el hecho de la guerra, y sobre los cuales los testimonios se las ingenian para entresacar sus méritos respectivos. Sin embargo, a los grandes atenienses, que la memoria sitúa sobre todo antes de la derrota contra Esparta, y a los grandes espartanos, artesanos de una tradición de victorias, se suman otras figuras notorias de dinastas, los «tiranos» que levantaron imperios efímeros pero poderosos: los Cipsélidas de Corinto, los Ortagóridas de Sición, los Gelónidas y los dos Dionisios de Siracusa, Polícrates de Samos..., que representan a su modo el modelo griego del autocratismo principesco, opuesto al igualitarismo republicano. Se trata de un modelo ambiguo desde diversos puntos de vista: el «tirano», amigo de las artes y de las letras, tanto repara los excesos anárquicos de la libertad como se expone a las más graves desdichas del despotismo belicoso. Pisístrato y los Pisistrátidas en la propia Atenas no escapan a la regla. Pero las grandes Ciudades, Esparta y Atenas, cara a sus aliados, controlados por la fuerza bruta, adoptan también el rostro de la tiranía. La ocupación de Tebas por los espartanos (a partir del -383), especialmente y, con anterioridad, las crueles exacciones de Atenas en Eubea (-445) o en Samos (-439), perpetradas por Pericles que confiesa, en Tucídides, el cinismo de los tiranos, entraron en la historia como la expresión de un imperialismo que, fuera de las fronteras, rechaza el ideal del derecho y de la virtud cívicas. Del mismo modo, acuerdos espectaculares como el del ateniense Conón (en -394), y después el del espartano Antálcidas (en -387), con la Persia aqueménida y contra sus adversarios griegos, desmienten el ideal panhelénico que debe intentar reanimar el publicista Isócrates y en cuyo favor corteja a Filipo de Macedonia. No existe en la historia griega una figura que pueda pasar como emblema verdaderamente universal y que no sea la expresión, contestable y contestada, de cierto partido, pero existen series de imágenes contrastadas con gusto.

Visto el estado de nuestras fuentes es la historia ateniense la que impone su atención en primer lugar y ofrece los perfiles mejor

conocidos. Desde su restauración bajo el arcontado de Euclides (-403), la pretendida democracia ateniense se convirtió a lo largo del siglo iv en la república de los hombres de negocios, de los demagogos y de los mercenarios que pinta e intenta reanimar vanamente el gran orador Demóstenes en medio de sus rivalidades con Esquines. Impotente para oponerse a los objetivos expansionistas de Filipo de Macedonia, está madura tras la batalla de Queronea (-338), para ocupar las filas de las municipalidades controladas desde el exterior por un regente. Es una república popular sin héroes.

Antes de eso había sido, en el siglo v, una república de estrategos, elegidos y vigilados por la facción más poderosa de la asamblea de ciudadanos. Desde la batalla de Maratón (-490), el arconte polemarco había dejado de presidir sobre los destinos militares de la ciudad y una serie de brillantes estrategos, procedentes de las guerras médicas, había ocupado el protagonismo en la escena política. Pericles, muerto de peste el año -429, era uno de ellos. Con frecuencia reelegido para su cargo en contra de todas las reglas y fortalecido con los recursos de la liga de Delos que explotaba, había inspirado y hecho financiar en la Ciudad medidas muy populares, especialmente la retribución salarial de los jueces. Los últimos grandes estrategos, Alcibíades, Cleón, Demóstenes, Nicias..., al final de la guerra del Peloponeso, habían de hecho llevado a Atenas al desastre y bajo la presión de los espartanos esto había valido a la Ciudad el experimentar durante ocho meses (404-403) el régimen oligárquico de los Treinta, entre los cuales figuraban Teramenes y Critias, el tío de Platón, que habían hecho reinar el terror.

Pero Trasíbulo había restaurado la democracia expulsando a los Treinta. Ciertamente, la derrota ante Esparta y la ruina del imperio habían suscitado otras esperanzas. Muchos aristócratas como Jenofonte no ocultaban su admiración por el régimen y la educación lacedemonios. Otros discípulos de Sócrates, condenado a muerte por un tribunal popular en la misma época (-399), desconfiaban de la democracia. En la misma época, el estratego Dionisio I dirigía con brillo la ciudad de Siracusa; pronto reconocido como «arconte de Sicilia», debía ser portador de las esperanzas de un príncipe filósofo alimentadas por Platón. Pero el tribuno Lisias, adversario de los Treinta, había hablado de Dionisio como de un «tirano» y Atenas había restablecido su relación con los principios de la «isonomía», legados por Pericles y Efialtes quienes, a su vez, los habían recibido de las reformas instauradas en el siglo anterior por Clístenes (-508) y todavía antes por Solón (-592).

Una larga tradición «democrática» y el recuerdo de los Treinta impidieron desde entonces apreciar, entre esos dos reformadores, el intermedio de Pisístrato y de sus hijos (561-510) como otra cosa que como un paréntesis tiránico. En resumen, para el siglo sin héroes significativos que se abre en el -403, los grandes hombres políticos de Atenas pertenecían claramente al pasado y con frecuencia a un pasado lejano. Los atidógrafos, mal conocidos, que reconstruyeron ese pasado con la ayuda de fuentes dudosas y raras antes de la época de las guerras médicas, mantienen con claridad la huella de juicios compartidos. Ellos mismos son, para la política institucional (que dejan de lado las crónicas de las guerras en Jenofonte, Tucídides y Heródoto), la principal fuente de los historiadores antiguos ulteriores y de los trabajos consagrados a las instituciones como la Constitución de los Atenienses de Aristóteles.

Estos documentos, conservados o fragmentarios, así como los discursos de los oradores áticos y las reflexiones diseminadas de los pensadores del siglo IV, todo ello contribuye a atestiguar, en el marco de la democracia ateniense, la imagen del hombre político identificado con el ciudadano libre (el varón adulto, no esclavo). Pero el hombre político así identificado tiene un perfil bajo, denunciado con facilidad: el de los individuos que componen la masa, desasistida y pobre, librada a la astucia de los demagogos, dispuesta a hacer todo y a deshacer todo al hilo de sus intereses inmediatos y con menosprecio de las leyes si es necesario. El hombre integrado en la multitud es, en principio, dueño de la ley y, por elección, de la mayoría de los magistrados encargados de ejercerla (arcontes, jueces, estrategos, etc.). Pero, en la práctica, se difumina ante el reducido número de los que, dueños de la palabra, dirigen la Asamblea y los tribunales populares, dirigen la opinión y con la mayor frecuencia, se hacen atribuir los cargos o funciones públicas, fuentes de honores y de beneficios. Tales son, dejando al margen casos

excepcionales, los verdaderos gobernantes, cuyo verbo confisca la política. La elocuencia sofística que triunfa en el siglo IV se enraíza en el terreno democrático de Atenas desde la época de Pericles, cuyas relaciones con los primeros grandes especialistas de la retórica son conocidas. Prestos a desbaratar la vigilancia de la razón más esclarecida, estos políticos no tienen más límite a su autoridad soberana que el peso de la tradición, consagrado en las disposiciones constitucionales y las leyes, consideradas inviolables.

Antes de verse arruinada la tradición ateniense supo mostrarse durante mucho tiempo severa sobre este punto y es una tradición vigilante, hecha por delatores profesionales (los sicofantes). Está profundamente anclada cuando tras las guerras médicas el ostracismo cae sobre cualquiera que, por su prestigio fuera de lo común, amenazaba la igualdad democrática, sin perdonar ni siquiera al vencedor de Salamina. Arístides, llamado «El Justo», ayudó a un analfabeto de la asamblea a escribir su nombre, sobre el soporte de voto para el ostracismo, Arístides encarnaba ese respeto al orden institucional. En definitiva, las más grandes figuras de la historia ateniense, que simbolizan al hombre político hasta su más alto grado, son las que contribuyeron a instaurar la propia tradición democrática, es decir, los antiguos legisladores, tales como Clístenes y, con anterioridad, Solón, a los que es necesario evocar ahora.

### Los legisladores

El prestigio de los grandes legisladores no es accidental. Está de acuerdo con cierta jerarquía entre las funciones políticas que los griegos reconocieron perfectamente. Con respecto a esto, la soberanía popular, consagrada en la democracia ateniense y en todas las ciudades que se le parecen, desdibuja un poco el cuadro, con el principio de la igualdad de todos. La democracia antigua, en efecto, que no es representativa, confiere a cada ciudadano los mismos derechos políticos que se ejercen en una asamblea. Pero mantiene de forma rigurosa las diferencias entre los poderes ejercidos de derecho por cada cual bajo la autoridad soberana de las leyes. En cuanto a las resoluciones adoptadas por la propia asamblea y que tienen carácter de leyes, deben mantener también una estricta conformidad con la ley constitucional, a la que los atenienses gustaban denominar «las normas de los antepasados». Superiores o inferiores, todas las funciones políticas están por lo tanto estrictamente subordinadas en última instancia al poder del legislador y este mismo se encuentra sometido a las disposiciones fundamentales de antepasados venerados.

La democracia ateniense proporciona de este modo una de las ilustraciones más acabadas de la idea según la cual el verdadero político es aquel que supo legislar para su pueblo.

En esto hay una convicción que, hasta cierto punto, supera a la ideología. Pues no está verdaderamente relacionada con un tipo de régimen político, sino que queda repartida, más allá de las crisis, entre todos los regímenes jurídicos que instauraron las ciudades. Además es una convicción que fue experimentada por la reflexión filosófica al poner en cuestión la propia validez de los regímenes legales. Si puede ser reivindicada alguna clase de madurez política por parte de la Grecia clásica, ésta reside en el hecho de haber reconocido que la autoridad política es absolutamente soberana, que subordina a todos los demás poderes en la ciudad, que semejante soberanía debe de ser la de la ley y que la ley debe estar consagrada por una tradición ancestral.

La idea de una antigua sabiduría, ejercida por los primeros legisladores y amenazada por el olvido caso de introducirse cualquier innovación intempestiva es, para nosotros, de aire conservador. Parece que va en contra de nuestra idea de progreso. Sin embargo no impedía al espíritu griego y especialmente ateniense el deseo de querer innovar en política, pero las novedades más audaces se presentaban, sin embargo en la mayor parte de los casos, como la reconquista de una ley política importante caída en desuso. ¡El ateniense Platón llega en este sentido a sostener que sus proyectos revolucionarios de la Ciudad ideal se corresponden a la situación real que había conocido Atenas en la época inmemorial de su lucha victoriosa contra los príncipes de la Atlántida! Sus lectores, que no distinguían con tanta nitidez como nosotros las leyes ordinarias de las leyes fundamentales, sabían sin embargo que la introducción en la Ciudad de la mas mínima disposición legal, de apariencia insignificante, puede poner en peligro a la larga al régimen vigente si

no se toman serias precauciones. Los políticos atenienses estaban atentos por lo tanto a no legislar más que en el sentido de la tradición o al menos a situar el cambio sobre ese punto.

Entre los legisladores más grandes a quienes se debían las reformas democráticas más significativas y que por lo tanto habían proporcionado sus raíces a la tradición, algunos no habían podido actuar de otro modo que mezclando con habilidad ruptura y restauración. El prestigio de Clístenes no era de los menores. Clístenes pertenecía a la antigua e ilustre familia de los Alcmeónidas que se vanagloriaba, en el momento de la expulsión de los Pisistrátidas, de haber dado el ejemplo de la resistencia a la tiranía. Contra los partidarios del régimen inaugurado por Pisístrato se une al partido popular y triunfa sobre sus opositores con, al parecer, el apoyo del Consejo de la Ciudad. Su triunfo consagraba el regreso al régimen más antiguo heredado de Solón. Pero la restauración que favoreció estuvo acompañada (entre los años 509-508) por una reforma famosa que rompía con la herencia soloniana. Esta reforma sustituía a las cuatro «tribus» familiares tradicionales, en las que se reclutaba el personal político, por diez tribus territoriales encargadas de enviar cada una de ellas a cincuenta representantes al Consejo, cuyos miembros pasaron de este modo de cuatrocientos a quinientos. La posteridad reconoció a Clístenes el genio de haber conseguido de esta forma «fundir al pueblo» hasta entonces dividido por el sesgo de las tribus familiares. La nueva tribu territorial no era, en efecto, una verdadera división del pueblo; pues Clístenes había constituido cada una de sus tribus asociando, por el contrario, circunscripciones digamos municipales («demos») de tres regiones diferentes del Ática, proporcionando cada región diez demos a la tribu. La operación alteraba profundamente la tradición; pues cada ciudadano, vinculado con un demo cuyo nombre llevaba, antes que el de su padre, se remitía de este modo desde el punto de vista político no a una región definida, la de su demo, sino a una colectividad que reunía diez demos de cada región, a imagen de toda la Ciudad. Los cálculos de Clístenes explotaban el espacio para vencer las distancias políticas que engendraba él mismo. Dieron un golpe decisivo al poder aristocrático de las familias en beneficio de la democracia. ¡Pero ocupaban

su lugar en un movimiento de restauración de las tradiciones interrumpidas por la tiranía! Y esto, de un modo tanto más evidente que Clístenes dejaba en su sitio todas las instituciones legadas por Solón. La restauración superaba claramente a la ruptura. Cuando esta apareció con el paso del tiempo y los progresos de la democracia que ella engendra, la tradición parece haber sufrido tan poco que, retrospectivamente, ¡la herencia del propio Solón se tiñó de colores democráticos!

A comienzos del siglo vi Solón no estaba a favor del poder popular. Noble, muy rico, apoyándose sobre las fortunas medias, había propuesto y hecho publicar con ocasión de su arcontado (592-591) una serie de leyes de las que varias, de alcance constitucional, sostenían un régimen político claramente censitario. Una célebre abolición de deudas en favor de los pobres que, a punto de verse reducidos a la esclavitud, amenazaban con arruinar a la ciudad, le conferirá siglos mas tarde el aire de los demagogos anarquistas. Pero está lejos de ello. Su obra se conoce mal en sus detalles hoy en día, y también la conocían mal los atenienses que la evocaban con diversos matices. Una cierta dulcificación del viejo Código penal, muy riguroso y asociado al nombre de Dracón, la instauración de un poder de apelación ante el pueblo de las decisiones judiciales, la decisión de fijar en público el texto de las leyes..., todo ello corregía seriamente la tradición en un sentido democrático. Pero las disposiciones fiscales y monetarias de Solón favorecían una división del pueblo en clases censitarias muy estrictas, la elegibilidad para las más altas magistraturas se hacía en función del censo y los magistrados superiores salientes del desempeño de su cargo formaban el Areópago, encargado de vigilar la legalidad de la administración política, como un Tribunal supremo, por encima del Consejo. La obra legislativa de Solón suponía un contrapeso considerable a las inclinaciones democráticas.

En ello residía tal vez su grandeza, en su aparente ambigüedad. Y por ello sin duda Solón mereció su reputación de legislador ejemplar y de sabio en la memoria griega. Con sabiduría, en efecto, no había seguido francamente la causa de ninguno de los partidos enfrentados en su momento, esforzándose por el contrario por instaurar el equilibrio de las fuerzas antagonistas para

responder adecuadamente a la crisis del momento. Seguidamente había usado, en su esfuerzo, el instrumento de la ley. El primero de estos rasgos situaba a Solón muy por encima de muchos otros en su reputación de sabiduría. El segundo le inscribía, por encima de los más grandes dinastas, en la serie de los fundadores del orden y de la justicia propiamente políticos. Los juicios bastante convergentes de la posteridad dan prueba de una apreciación que supera, en este punto, la ideología partidista.

Estos juicios forman un conjunto de convicciones bastante complejo, en el que nuestras ideas, como la de progreso por ejemplo, no tienen ni el mismo lugar ni el mismo significado. Para los griegos el legislador es esencialmente un factor de civilización y en el camino de las civilizaciones, los primeros legisladores marcaron una etapa decisiva al tomar el relevo de aquellos a quienes se debe la invención de las primeras técnicas artesanales o artísticas. Así lo juzgaba, a comienzos de la era cristiana, Aristocles de Mesina, tras una larga tradición de pensadores. Según él, el genio inventivo de los legisladores se saludó, cuando se produjo, como una nueva forma de sabiduría: «Volviendo entonces los ojos hacia los asuntos de la ciudad, dice, los hombres inventaron leyes y todos los medios que constituyen las Ciudades; y llamaron también sabiduría a esta facultad de la inteligencia...» (según Filopono, In Nicom. Isag., 1, 1). Sabemos, y Aristocles lo sabía también, que más tarde, en el tiempo de los filósofos, la sabiduría debía representar una inteligencia nítidamente profunda y universal, de tipo especulativo. Pero esta última se había descrito siguiendo el modelo del saber soberano que parece exigido al legislador por el propio Aristóteles, cuando identificaba la forma más elevada de sabiduría con «la de las ciencias que es la más imperativa [...], la que conoce el por qué cada cosa debe hacerse, es decir, el bien de cada cosa y, de un modo general, el bien supremo en la totalidad de la naturaleza. (Metafisica, A, 1, 982 b 4-7). El legislador daba anticipadamente la imagen de esta sabiduría porque, en principio, gobierna soberanamente y sabe la razón de las reglas cuya obediencia prescribe a cada cual.

Los primeros de estos «capataces» que supieron hacer justicia e instaurar la ley, tuvieron que recibir de Zeus el sentido del derecho, afirmaba Protágoras de Abdera (según

Platón en su *Protágoras*). La falta de información histórica sobre él o los primeros legisladores llevaba a imaginar su iniciativa según los usos más comunes vigentes en la época clásica. Estas costumbres legislativas, proyectadas hacia el pasado mas lejano, consistían en informar las costumbres y reglas similares vigentes aquí o allí y, tras haber apreciado sus méritos relativos, hacer adoptar las mejores o las más apropiadas de entre ellas. Los estudios comparativos de derecho positivo al servicio de las reformas políticas no existieron, sin embargo, antes de la segunda mitad del siglo v. Debido a las guerras médicas las ciudades griegas se acercaron entonces singularmente unas a otras. Habían adquirido el sentido de su comunidad y la certidumbre de tener que enfrentarse cada una de ellas, desde hacía mucho tiempo, a problemas idénticos, especialmente a la necesidad de remediar a la desigualdad de la riquezas inmobiliarias que se imponía ya al muy viejo legislador Fidón de Corinto y que seguirá siendo más tarde la preocupación de Faleas de Calcedonia. Se comenzó entonces a comparar entre sí a los diferentes regímenes políticos y a soñar con una Constitución perfecta. Atraídos a la poderosa Atenas que dirigía una liga marítima, los sabios trabajaron en ese sueño. Encargado de diseñar el plano de El Pireo, Hipodamo de Mileto fue uno de los primeros en exponer sus ideas para tal régimen; y, afamado por su enseñanza política, Protágoras de Abdera, que reflexionaba sobre el mismo proyecto, tomó una parte decisiva en la redacción de las leyes para la colonia de Turios (-443). La compilación de las leyes fundamentales se prosiguió tras las guerras del Peloponeso que, al despedazar a los griegos entre sí, hicieron añorar el tiempo de su unión contra Persia. La victoria de Esparta y de sus aliados orientaría en adelante a los espíritus hacia el estudio de la constitución de los vencedores. Los atenienses Jenofonte y Critias destacaron en esta clase de compilación, que Aristóteles sistematizaría más tarde. La búsqueda de un régimen modelo que podría establecer un príncipe autocrático, una revolución o las circunstancias favorables de una colonia (como en Turios), disputaba con la búsqueda, más modesta y más realista de leyes buenas que se podrían hacer adoptar por los regimenes vigentes o para reformarlas. Esta crítica comparativa y selectiva de las reglas en uso era una verda-

dera moda en el siglo IV, cuando los maestros de la palabra, inspirando a los oradores y gobernando las asambleas, encontraban juicioso hacer sancionar por éstas los reglamentos políticos que juzgaban buenos en otros lugares: «Se imaginaban que es fácil legislar recogiendo aquellas leyes que tienen buena prensa», decía Aristóteles, que no compartía estas opiniones en cuanto a la facilidad para encontrar las leyes que convienen perfectamente a tal o cual situación (Ética a Nicómaco).

La pretensión de exhumar la obra de los legisladores más afamados de la historia, que con mucha frecuencia era una tarea de seudo-arqueólogos, atestigua la acción de convicciones precisas cuyo interés supera al de las informaciones factuales, muy sospechosas, que sus autores ponían delante de buen grado. La principal de estas convicciones, extremadamente extendida, es que las mejores instituciones legales están sancionadas no sólo por la duración, sino también por la universalidad. Ciertas instituciones políticas, consideradas envidiables por los autores griegos clásicos, eran observadas por ellos en algunos de sus vecinos y se atribuían a soberanos prestigiosos. En Italia se hablaba de un anciano rey de los enotrios, llamado Italo y, en Egipto, de un antiguo faraón del siglo xIII, Sesostris (Ramsés II), que habían dotado a sus respectivos países de instituciones famosas y curiosamente parecidas. Instituciones análogas se encontraban en Creta, en donde se atribuían al famoso rey Minos, contemporáneo de Teseo. Recuerdos vagos ahogados en la leyenda, de un tiempo prehistórico en que los aqueos, a los que cantara Homero, se confrontaban a la civilizaciones anteriores del mundo mediterráneo. Es también en Creta donde, según otra tradición, un tal Onomácrito de Locres se había iniciado a los descubrimientos que, enseñados por su discípulo Tales, habrían inspirado las reglas del régimen espartano atribuidas al ilustre Licurgo. Estas reglas habrían inspirado también la legislación dada a los locrios del cabo Zefirion por Zaleuco, quien a su vez habría instruido al legislador Carondas de Catania en las colonias calcidias de Sicilia y de Italia. Filiaciones fantasiosas, decía ya Aristóteles (Política, II), pero que muestran bien una cosa: en la mente de muchos, no es la originalidad lo que era el mérito de los grandes legisladores, sino la universalidad de su obra,

sancionada por una permanencia o una duración significativa. La obras atribuida a Licurgo (¿siglo IX-VIII?), que todavía daba sus frutos después de la Guerra del Peloponeso, impresionó a todo el mundo y en primer lugar a los vencidos. Entre estos últimos, el ateniense Platón seducido por las constituciones «hermanas» de Creta y de Esparta, ciudades dorias, nos muestra a los «Siete Sabios» de Grecia, unidos en la misma admiración del «laconismo» (*Protágoras*).

Se podrían multiplicar los ejemplos. Todos ellos dejan entrever un pasado construido para responder a un mismo tipo de convicciones. Por su parte, la idea de reivindicar, para siete personajes de su propia historia la etiqueta de «Sabios», tal vez no implicaba en un principio en los griegos la voluntad de identificar especialmente a los más grandes legisladores de su pasado. Pero Solón figuraba en la lista, el éforo Quilón figuraba también, tal vez por que se le atribuían reformas célebres de tipo militarista, así como Bías, el juez-árbitro de Príene, y el poderoso Pítaco de Mitilene, que habían impuesto cada uno en su Ciudad leyes rigurosas tendentes a hacer acallar a las facciones. Otro personaje, Periandro de Corinto, conocido también por su extremada severidad, también ocupaba su lugar en el coro de los «Sabios». Sin embargo lo excluyó Platón quien lo remplazó por el oscuro Misón, por un motivo que no es verdaderamente misterioso. Periandro pertenecía, en efecto, a la serie de los principes autócratas, como Trasíbulo de Mileto, Polícrates de Samos, Ligdamis de Naxos, Ortágoras de Sición o Pisístrato de Atenas, e hizo el gasto de la infamia entonces vinculada con el nombre de «tiranía». Así, con el paso del tiempo, la identidad de aquellos a los que se quería tener por los más ilustres personajes del pasado, se revisó y se las ingeniaron para precisar mejor la razón de la grandeza reconocida a quienes no merecían ninguna censura. Una corriente de pensamiento, ilustrada por Dicearco, pretendía no retener, en ese número, más que a los hombres «sutiles y versados en el arte de hacer leyes, (según Diógenes Laercio, I, 40), llegando incluso a la exclusión de aquellos a los que entonces se consideraba «sabios» por haber dado pruebas de un saber filosófico superior, de orden especulativo. Esta opinión era compartida todavía mucho más tarde por Aristóteles cuando atribuía a los grandes legisladores del pasado una forma de sabiduría que, con el tiempo, había anticipado a la de los primeros filósofos: «Tales eran los Siete Sabios que descubrieron las virtudes políticas» (loc. cit.).

La corriente que va de Dicearco a Aristocles (ambos de Mesina) pertenece a una tradición heredada del pensamiento aristotélico. Y este último pensamiento permite comprender mejor, a la manera griega, la relación entre saber legislativo y sabiduría, entre el saber hacer del político llevado a su grado más alto y el saber puro y simple que es propio de la filosofía primera. El buen legislador, al que se debe una obra de calidad (eunomia), no tiene un conocimiento superior al filósofo que busca los primeros principios del Universo, pero posee un saber o, para decirlo mejor, un saber hacer análogo en el sentido que sabe proporcionar a la ciudad y a los hombres que contiene los primeros principios que regulan sus acciones bajo la forma de leyes imperativas y les indican así la fuente del bien y de la felicidad.

La legislación del ateniense Solón, antepasado lejano de Platón, enumerado unánimemente entre los «Sabios» y saludado también el primero como «filósofo», debe a esta idea una parte de los honores que se le rinden en la literatura clásica. Con una voluntad de instaurar el equilibrio entre el pequeño número de los ricos y el gran número de los pobres, libres de obligaciones y protegidos por las leyes, Solón debía pasar a la historia como el legendario Licurgo con el que Aristóteles lo compara en este punto (Política, 1296 b 18-21), como el campeón de una clase media que realizaba en la ciudad la feliz «mezcla» de fuerzas populares, aristocráticas y oligárquicas. Un equilibrio análogo se observaba, en efecto, en las instituciones de Lacedemonia, entre la «gerusía» aristocrática y real y el «eforado popular, representante de los «Iguales» (el reducido número de los ciudadanos). En Lacedemonia este equilibrio, aunque precario e imperfecto, no sólo duraba todavía dos siglos después de Solón, en el momento de las reflexiones del pensamiento clásico, sino que fue la pequeña ciudad del Peloponeso la que puso de rodillas a la poderosa ciudad de Solón. La lección se aprendió, no solamente por parte de los pensadores clásicos, sino también por parte de los historiadores: el equilibrio de las fuerzas políticas rivales en el Estado es descrito por Polibio como una característica del Estado romano, para explicar

así la prodigiosa vitalidad de éste, que estaba fundado sobre el derecho.

#### LOS PENSADORES POLÍTICOS

Grecia continental se convirtió en provincia romana el año -146. El resto de las Ciudades griegas, en esta fecha, había perdido su independencia casi en su totalidad. La mayoría vivían ya desde hacía casi dos siglos bajo el control de una u otra de las pocas grandes monarquías nuevas fundadas por los lugartenientes de Alejandro Magno. Estas monarquías, como más tarde el poder de Roma, tenían algo de inédito, no sólo por su amplitud, sino también por su origen. Las ligas (anfictionías) y otras confederaciones que habían antaño unido a algunas ciudades griegas bajo un poder fuerte se basaban la mayor parte de las veces en reglas contractuales. Los nuevos poderes monárquicos habían sido instaurados más bien por conquistadores con el filo de su espada. Sus titulares no tenían otra legitimidad que la fuerza.

Para cierta filosofía de la época, de inspiración cínica, la fuerza se podía consagrar por el derecho. Se encuentra de esta forma, entre los filósofos de una época helenística muy pobre en pensadores políticos, espíritus menos radicales, vinculados al estoicismo, que sancionan estas realezas prestigiosas por la razón de sus príncipes, análoga a la sanción de Zeus todopoderoso que regenta la naturaleza. Estos filósofos favorecen los mitos que proporcionaban una ascendencia divina a estos príncipes, pastores excepcionales, como el propio Alejandro. Semejante actitud ante los nuevos reyes no deja de recordar la opinión de pensadores más antiguos que, al imaginar el fundamento de las primeras monarquías en las Ciudades, o el de las dinastías por encima de la ley, sugerían que no se podían concebir sin la clara superioridad de príncipes ilustrados, especie de dioses entre los hombres. La posición cínica no deja de evocar otra opinión, también anterior, en favor de los derechos de los más fuertes y en contra de la tiranía de los débiles, instaurada por la ley. Todos estos debates, que avivaron las nuevas situaciones de la época helenística, nos reconducen por tanto, debido a su origen, al corazón de la época clásica, cuando la filosofía busca por primera vez precisar los rasgos del verdadero político.

La complejidad y la importancia de los

asuntos de la Ciudad tuvieron el efecto de poner de acuerdo en seguida a todos los pensadores en un punto capital: no se improvisa a nadie como político sin un grave daño, sea para él mismo, sea para sus conciudadanos. Pero Platón es sin duda quien coloca más altas las exigencias del aprendizaje indispensable para el político. Por decirlo brevemente, reclama de éste una forma de conocimiento universal, que lleva a la fuente de toda inteligibilidad, es decir, al Bien absoluto, situado más allá del ser. La República de Platón describe las largas y numerosas etapas del aprendizaje político, que pasa por la adquisición de cualidades corporales y morales necesarias para el buen despliegue de la inteligencia y por la adquisición gradual de las cualidades de la inteligencia y de las ciencias necesarias para la comprensión del Bien absoluto, al margen de todas las contingencias de tiempo y de lugar. El autor asimila con claridad al itinerario del filósofo el que lleva a la ciencia política. Esta es su tesis más significativa.

Platón deja pendiente la felicidad de la ciudad al cumplimiento de la condición de que el filósofo se convierta en rey o el rey filósofo. Esto no supone sin embargo abogar en favor de un régimen monárquico, ni excluirlo. Para él o los filósofos que gobernarían con los ojos fijados sobre lo que es siempre el bien, Platón exige solamente un poder real. Lo que Platón desea indistintamente es la alianza de la realeza absoluta a la filosofía o de la filosofía a un poder real, cosa que, en los dos casos, permitiría al conocimiento inspirado por el Bien inmutable reflejar ese Bien en la ciudad, sin el constreñimiento de las leyes existentes.

Es por ello que, al definir al verdadero político en un diálogo que lleva este nombre, Platón argumenta en primer lugar en favor de la ilegalidad ideal. En otros términos, se pronuncia en favor de un gobierno que prescindiese de las leyes positivas y escritas, rígidas y ciegas, fruto de la simple tradición o de las convenciones, y en el cual la autoridad sería ejercida de manera soberana por quien inspira el conocimiento del Bien trascendente, especie de «dios entre los hombres» (303 B). Este político no estaría sometido a ninguna ley sino que sería él mismo la ley.

Sin embargo, en un segundo tiempo, Platón une a ese filósofo rey que sitúa por encima de las leyes, la cualidad de legislador y la misión de codificar las reglas fundamentales a imagen del Bien con el fin de sustraer a los caprichos de los gobernantes futuros las disposiciones perfectas que tienen que ocupar el lugar de todas las disposiciones legales y constitucionales existentes, partidistas e imperfectas. Platón va todavía más lejos. Su primer gran libro, Las Leyes, intenta semejante codificación, hecha necesaria por la imposibilidad de encontrar, en el mundo político, al hombre que, dotado de una gracia divina, pudiese asegurar un gobierno ideal o un código hecho a su imagen. El filósofo proporciona por tanto él mismo el bosquejo de las leyes de primera necesidad, dictadas por el Bien absoluto, tras las cuales se invitaría a los políticos a gobernar: «Es necesario dar el poder a nuestra inteligencia y a las leyes que inspira», dice uno de los interlocutores del diálogo (713 C). El político, en esta última perspectiva, ya no tiene por qué legislar. Se convierte en el servidor de una legislación intangible, establecida por el filósofo.

El proyecto platónico tiene su origen en la convicción según la cual la política no puede dejarse por completo en la arbitrariedad común sin engendrar el caos, pero también de otra, nacida un siglo antes en los medios socráticos y en todos los medios ilustrados, según la cual la política debe de hecho descansar sobre alguna clase de saber. La idea de fundar y de legitimar el poder soberano con la ayuda del saber es una idea revolucionaria, lanzada por el movimiento, en la actualidad rehabilitado, de aquellos a los que llamamos «sofistas» siguiendo la tradición. Este movimiento se une a las preocupaciones de Sócrates. Este había establecido fundamentalmente y para siempre la necesidad de fundar la ley en la razón y por lo tanto la imposibilidad de recibir en adelante una ley que no estuviese en absoluto sostenida por argumentos convincentes.

Dos implicaciones subrayan la importancia del fenómeno. Este supone en primer lugar una crítica en regla no sólo a varias leyes fundamentales en vigor, sino a las leyes en general y al propio principio de las leyes. Ciertas tesis que Platón hace defender todavía a los personajes de sus diálogos deberían explotarse en este sentido: la de Trasímaco, por ejemplo (en *La República*, I), para quien toda ley no promueve más que los intereses del más fuerte; u otra, aparentemente contraria, de Calicles (en *Gorgias*), para quien la legislación defiende siempre injustamente los in-

tereses del débil, que protege contra la fuerza de los poderosos. Esta clase de críticas, que no carecen de cierta racionalidad, tienen un alcance extraordinario. Tienden, en efecto, a plantear a la propia razón como instancia superior a las leyes establecidas para juzgar sobre el derecho. Por otra parte, en Protágoras de Abdera, la necesidad o la ventaja de justificar toda acción política inducía a pensar que la política podía entonces enseñarse, como cualquier otra ciencia, y que se enseñaba con el lenguaje y el arte retórico de convencer. Esta clase de pretensión, que se afirmó en las generaciones siguientes tiene, también, un alcance excepcional. Tiende a establecer la elocuencia, cultivada por medios técnicos, como el instrumento fundador del derecho. La crítica hacía tabla rasa de los prejuicios, mientras que la retórica servía para reconstruirlos de nuevo con frescura.

Pero Platón entrevió con claridad que, de cierta manera, esta doble operación no se podía intentar sin autodestruirse y sin arruinar a la propia justicia: no se podía por una parte poner en causa a la ley de forma universal y por otra proponer con la retórica un instrumento universal que permitiese establecer el derecho sin caer en la contradicción; en resumen, un escepticismo absoluto relativo a la legitimidad de las leyes positivas existentes no podía acomodarse con un relativismo absoluto, cuando se trata de hacer admitir las reglas que son precisas. Para Platón, por el contrario, la denuncia de todo fundamento cierto por un lado debía implicar, por el otro, la búsqueda de una certidumbre inquebrantable, que no sea el consenso efimero y parcial obtenido por la argumentación retórica. Por lo tanto era necesario contar con un saber que alcanzase el fundamento anhipotético de la justicia; lo que es la ciencia que llega al conocimiento del Bien absoluto. En cuanto a la retórica se encontraba situada por Platón en el rango de las capacidades subordinadas que el legislador (el «tejedor real») debe armonizar en la ciudad y cuya tarea consiste en defender las únicas reglas que inspira a este legislador la ciencia del Bien.

La ciencia de la cual Platón hace depender toda acción política, comenzando por la acción del legislador, es entonces una sabiduría auténticamente filosófica. Se ocupa de la fuente primera y universal de todo lo que es bueno. Este principio, con relación al cual

se miden todos los bienes humanos no es en sí mismo humano, ni subjetivo, como lo es uno sobre el cual se pueda establecer un acuerdo entre ciudadanos, por medio de la discusión. Es inmutable, eterno, siempre igual a sí mismo, es objetivamente lo que el orden humano y todas las realidades de este mundo cambiante y diverso reflejan más o menos. El criterio de excelencia política escapa al político que toma como modelo de su acción a otra institución política considerada como buena, pero se muestra al filósofo que, por el contrario, despega su mirada de esta para no ver con el pensamiento más que el Bien en Sí, indiscutible, del que participa. El idealismo platónico sustrae el principio justo de la ley a la consideración de todo lo que ya se considera justo de manera humana, y subordina de esta forma la política a la sabiduría ajena al propio orden político.

Esta búsqueda idealista de la objetividad absoluta es vivamente criticada por Aristóteles por dos razones filosóficas principales. En primer lugar, el bien no es reducible a un principio único, fuente universal de todo lo que es bueno; y únicamente el bien estrictamente humano, al alcance del hombre, interesa al orden político. Además, este bien no puede considerarse bajo la forma de un absoluto, independiente de las instituciones humanas y que se podría conocer volviendo la espalda a éstas; su conocimiento objetivo pasa, por el contrario, por la consideración de lo que es en general considerado como bueno por los mejores.

Pero esta clase de saber, que permite al filósofo juzgar los sistemas políticos particulares en relación con un sistema perfecto, no es la ciencia que cree que se debe reclamar de los propios políticos o legisladores. Aquí aparece la principal originalidad de Aristóteles. El mejor régimen que se pueda definir, no en lo absoluto, sino en el orden humano, no es tan siquiera para él un régimen tal que sea necesario instaurar de una forma absoluta. Y el filósofo, manifiestamente, entiende de esta forma hacer justicia a cierta relatividad del bien humano. Las leyes fundamentales que pondría en vigor el mejor régimen político posible lo son en función de las mejores circunstancias posibles, circunstancias contingentes, que el legislador puede limitarse a desear, sin poder crearlas. De tal modo que el verdadero bien que pretende la ley no es ni debe ser lo que es el bien de forma absoluta, sino siempre lo que es lo mejor para los hombres en función de los cuales se instaura la ley. Lo absoluto, incluso humano, en la mayor parte de las circunstancias, se convierte de este modo en un bien aparente, más que real (cf. *Política*, VII).

Esta postura supone una consecuencia inmediata. Prohibe al filósofo dictar él mismo, como hacía Platón, las leyes que el político debía recibir y según las cuales debería gobernar siempre. Dicho de otra forma, Aristóteles sustrae al político de la soberanía de una sabiduría política que se impondría a él y redescubre con todas sus consecuencias su total autonomía. Está a su cargo el decidir cuáles son realmente las leyes más apropiadas en la situación que es la suya.

Aristóteles no lleva siempre, pese a las apariencias, a la subjetividad de los sofistas. Pues las decisiones del político deben ser el efecto de una virtud, de un verdadero saber hacer, análogo, en su orden, a una sabiduría filosófica. Esta virtud no es una simple habilidad, como el saber hacer de los maestros de retórica, indiferentes a la cualidad, objetivamente buena o mala, de las medidas que proponen y para las que buscan un consenso. Es una verdadera sagacidad (phronesis) que no tienen en cuenta más que el bien real de la ciudad, independientemente de las opiniones contradictorias que se puedan tener. Y esta sagacidad que hace ver al político, infaliblemente y sin discusión posible, el bien real de su propia ciudad más que uno u otro bien aparente, procede directamente, según Aristóteles, de la educación recibida y más precisamente de los hábitos morales adquiridos desde la infancia, con tal que estos hábitos sean conformes a los que siguen los mejores ciudadanos y orienten así hacia la mejor norma del bien que se pueda concebir en las circunstancias.

Una vez asegurada la orientación adecuada del político hacia lo que debe ser realmente la mejor finalidad de su acción, el resto es cuestión de habilidad y de técnica. La sagacidad del político, en estos límites, consiste en encontrar los medios que permiten alcanzar estos objetivos que le fija el sentido del bien de su ciudad.

Pero este saber general no es para Aristóteles la ciencia del político como tal. Esta puede aprovechar conocimientos teóricos, extraídos por ejemplo de la historia, e incluso de perspectivas filosóficas muy especulativas; pero la sagacidad que define al político es propiamente el saber hacer del mando. Y este no se limita a conocer lo que es generalmente bueno decidir, ni incluso lo que es bueno decidir en las circunstancias particulares que reclaman su deliberación; se extiende hasta la capacidad de decidir realmente lo que conviene cuando conviene.

Atento a esta exigencia fundamental del saber hacer político, Aristóteles se acuerda de ello cuando se trata de argumentar, en el sentido de Platón, en favor del régimen de las leyes. El inconveniente de las leyes escritas había llevado a Platón a afirmar la ventaja de un arte real que se ejerce sin la ley, pero había terminado por admitir su necesidad en razón a los caprichos a los que se ven expuestos los políticos. Aunque más realista y consciente de que la mayor parte de las realezas están ellas mismas sometidas a la ley, Aristóteles no excluye tampoco la posibilidad de circunstancias excepcionales en las que cualquier monarca absoluto tenga la legitimidad para ejercer una autoridad que prescinda de la ley, siendo él mismo la ley y «una especie de dios entre los hombres» (Pol., III). Pero, al igual que Platón, se inclina a recomendar que en todas partes los mejores políticos legislen e instauren de esta forma un Estado de derecho. Legislar no es mandar especialmente tal o cual cosa a sus conciudadanos, es proporcionar la regla general que le exige tal estado de cosas; y la ley, que se dirige indistintamente a ellos, es una inteligencia que gobierna sin pasión. Su fuerza constringente, para el político que debe aplicarla, es precisamente lo que pliega las pasiones de esta regla inteligente que la ley expresa.

En los Estados de derecho que preconiza Aristóteles y fuera de los cuales no hay, según el filósofo, orden político hablando con propiedad, sino simples colectividades sometidas a un poder dinástico, los mismos hombres políticos son, como para Platón, los meros ejecutores de la ley, obreros al servicio del director de trabajos que es el legislador. Este último, el arquitecto sobre el que descansa el orden político sin embargo ya no es como en Platón el sabio inspirado por el principio trascendente de todo ordenamiento, sino el hombre extraordinariamente sagaz, guiado por el bien de sus propios conciudadanos, hacia el cual se orienta una buena educación.

En los círculos de pensadores se tendía de buen grado, en la época de Platón y sin duda ya antes, a situar en el punto más alto la vida del filósofo, consagrado al estudio de cuestiones sublimes aunque consideradas inútiles a ojos de la mayoría. Él mismo situaba por encima de todo el simple cultivo de la inteligencia, respondiendo a una curiosidad natural y denigraba el activismo de los hombres políticos suscitado la mayor parte de las veces por el apetito de riquezas o de honores. Con el ideal del filósofo rey o del rey filósofo, ofrecía un modo de reconciliar la política con los más altos valores del espíritu. Pero sabía que la sabiduría filosófica, orientada hacia el mundo de lo inteligible, daba la espalda a lo sensible y a los asuntos humanos a medida que ganaba en profundidad y se dejaba seducir por su objeto. El sabio corría entonces el riesgo inevitable, no sólo de verse rechazado, incomprendido por la ciudad, sino incluso de no consentir descender él mismo más que contra su voluntad, forzando su naturaleza. Más que soñar con obligarlo y persuadido en el fondo que no sería aceptado por los suyos, Platón, en definitiva, prefirió dar él mismo el ejemplo del filósofo que alienta sus leyes a la ciudad. De esta forma la vida política estaba condenada para él a seguir siendo la existencia devaluada y casi servil de aquellos que se pliegan a una ley que comprenden mal y cuyos preceptos se esfuerzan por hacer seguir.

Aristóteles corrige el cuadro. La vida especulativa del filósofo, emparentada con la de los dioses, permanece todavía, a sus ojos, sin parangón. Pero la vida política activa recupera todo su valor. Quien se consagra a ella queda liberado de la tutela de otra sabiduría. No espera de nadie que le dé la razón de sus actos, al menos de nadie que no sean los otros políticos. Autónomo y libre el político debe encontrar en la propia acción política los principios de su sagacidad. A su nivel la vida política es por tanto la de un hombre adulto. Además ilustra en su más alto grado la madurez humana consistente en saber mandar, más que en obedecer.

Todavía más: toma de la vida tranquila del filósofo el modelo de la acción que encarna y que el político pretende promover en quienes gobierna. No se trata, para éste, de imitar la vida de los hombres de negocios y de favorecer, con sus leyes, el culto imbécil a las riquezas; tampoco es cuestión de imitar a los

poderosos, ni de mantener un alma belicosa en una ciudad imperialista. El político, por el contrario, debe tener la misma preocupación por la ciudad que el filósofo y, cuando actúa, la misma ansia de perfección para cada uno de sus conciudadanos que el filósofo trata de cultivar cuando piensa. El político manda a todos, como cada cual se manda a sí mismo, con la ambición que tiene el sabio por perfeccionarse. Su acción, especialmente legislativa, vela por la orientación de la de cada cual, pero, como la de cada cual, encuentra en sí su beneficio y añade únicamente a este beneficio el de dar beneficios a otro. El verdadero político se muestra valeroso y ordena a todos que sean valientes, no para lograr las ventajas dudosas que dejan esperar la victoria y sus consecuencias, sino por el logro de virtud seguro que proporcionan los actos de valor, incluso en caso de derrota. Aristóteles proporciona de esta forma la imagen por excelencia de una vida política activamente consagrada al perfeccionamiento ajeno y propio, en la que la inteligencia, liberada de toda sabiduría filosófica está al servicio del hombre en lo que tiene de humano.

Los estoicos, al contrario que los filósofos clásicos, estaban mucho más preocupados por la moral que por la especulación y desarrollaron con posterioridad el ideal de una sabiduría que representa la perfección humana desde todos los puntos de vista y para la cual

la vida política no importa. Como ciudadano del mundo el sabio estoico se acomoda perfectamente a todas las condiciones, incluso serviles. Pero, cultivando esta perfección de sí mismos, ciertos estoicos actuaron en la época romana como consejeros de los príncipes, como Séneca de Nerón, o príncipes ellos mismos, como el ilustre emperador Marco Aurelio, que nos dejó sus *Pensamientos* escritos en griego. Con el ascenso de este último al imperio, «el ideal de Platón se había realizado», escribió Renan. Estaba equivocado, por supuesto; pues la sabiduría de Marco Aurelio, por mucho que se le conceda esta virtud, no tenía nada en común con la que había preconizado Platón. La filosofía no le servía por otra parte más que para encontrar la vida un poco menos insoportable. El rigorismo fatalista de la moral en el que se resume esta filosofía no tenía nada tampoco de los principios de la ética aristotélica. Y el ejercicio del poder era, para él, una carga llevada por sentido del deber más que la expresión más elevada a la que pueda aspirar la perfección humana en Aristóteles. La figura de Marco Aurelio está ahí, precisamente, para recordarnos que la imagen de los políticos, incluso filósofos, nunca es exactamente aquella que los filósofos quieren dar de los políticos.

Richard Bodéüs

### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

Bodéus, Richard, Le philosophe et la Cité. Recherches sur les rapports entre morale et politique dans la pensée d'Aristote, Les Belles Lettres, París, 1982.

 Politique et philosophie chez Aristote. Recueil d'études, Société des études classiques, Namur, 1991.

Bordes, J., La notion de politeia dans la pensée grecque avant Aristote, Les Belles Lettres, París, 1982.

Carlier, Pierre, La Royauté en Grèce avant Alexandre, Estrasburgo 1984.

CITATI, Pietro, Alexandre le Grand, Gallimard, París, 1990.

FINLEY, Moses I., Démocratie antique et démocratie moderne, Payot, París, 1976 (versión española, Vieja y Nueva Democracia, Ariel, Barcelona, 1980).

HANSEN, Morgens H., *The Athenian Demo*cracy in the Age of Demosthenes, Oxford, 1991; versión original en danés (Copenhague, 1978).

Levêque, Pierre y Vidal-Naquet, Pierre, Clisthène l'athenien. Essai sur la représentation de l'espace et du temps dans la pensée politique grecque de la fin du VF<sup>me</sup> siècle à la mort de Platon, París [1964], 1983.

Mossé, Claude, *Histoire des doctrines politiques en Grèce*, París, 1969 (versión española, *Las Doctrinas Políticas en Grecia*, A. Redondo, Barcelona, 1971).

Mossé, Claude, La tyrannie dans la Grèce antique, 2.ª ed., PUF, París, 1989.

NICOLET, Claude (ed.), Du Puvoir dans l'Antiquité: mots et réalités, Droz, París-Ginebra, 1990.

Piérart, Marcel, *Platon et la Cité grecque*, Bruselas, 1974.

ROMILLY, Jacqueline de, *La Grèce antique à la découverte de la libert*é, Editions de Fallois, París, 1989.

— La loi dans la pensée grecque des origines à Aristote, Les Belles Lettres, París, 1971. STRAUSS, Leo, Argument et action del Lois de

Platon, París, 1990.

La Cité et l'homme, Paris, 1987.

VIDAL-NAQUET, Pierre, La démocratie grecque vue d'ailleurs. Essais d'historiographie ancienne et moderne, Flammarion, París, 1990, reed. Colección Champs, 1996 (versión española, La Democracia Griega, Una Nueva Visión. Ensayos de Historiografía Antigua y Moderna, Akal, Madrid, 1992).

### REMISIONES

Invención de la política Aristóteles Plutarco Jenofonte El Sabio y la política Platón Polibio

# LA INVENCIÓN DE LA POLÍTICA

os griegos inventaron la política. ¿Cómo debemos entender esta expresión? La propia palabra es de origen griego. La politike es el saber que se relaciona con la *polis*, la ciudad, del mismo modo que la oikonomie es el saber relativo al oikos, «casa», en el sentido a la vez de hacienda y de familia. Este saber, según un mito relatado por el sofista Protágoras en el diálogo de Platón que lleva su nombre, habría sido distribuido por Zeus entre todos los hombres, permitiéndoles de este modo pronunciarse sobre los asuntos de la ciudad. Protágoras concluía: «Esta es la razón del por qué y del cómo los atenienses [...] cuando se trata de deliberar sobre una cuestión de virtud política [politike arete] [...] dejan con toda naturalidad hablar al primero que llegue, pues están convencidos de que todos tienen que participar de esta virtud para que puedan existir las ciudades.

Protágoras justificaba de esta forma el régimen político que existía en Atenas desde el final del siglo vi y que a partir del siglo v se designa con el nombre de democracia. Pero al mismo tiempo justificaba lo que era la ciudad griega: una comunidad de hombres que tenían entre sus manos el poder de tomar decisiones al término de un debate, cosa que era precisamente la política.

La invención de la política es por lo tanto inseparable del nacimiento de esta forma de Estado original que es la ciudad. Para los antiguos, y especialmente para los filósofos del siglo IV, el nacimiento de la ciudad estaba en relación con la necesidad que experimentaban los hombres de prestarse ayuda y de satisfacer sus necesidades: alimentarse, vestirse, protegerse del calor y del frío. Por ello, como dice Aristóteles, el hombre es un zoon politikon, un animal hecho para vivir en ciu-

dad. Pero, puesto que posee el *logos*, a diferencia de los otros animales, es el único que percibe el bien y el mal, lo justo y lo injusto, y es esto lo que constituye la *arete politike*, la virtud del ciudadano.

La realidad histórica era diferente. Fuera del mundo griego existían estados «despóticos, que ignoraban la libertad, ese bien inestimable del ciudadano griego. El propio mundo griego había conocido formas políticas anteriores a la ciudad, esos estados «micénicos» revelados por la lectura de las tablillas encontradas en las ruinas de los palacios que eran su centro y cuya organización se ha podido comparar con la de los países del antiguo Oriente. Estos palacios desaparecieron brutalmente hacia el final del siglo XIII, sin que sea fácil explicar las razones de esta desaparición. En todo caso estuvo seguida por los llamados «siglos obscuros» que, entre los siglos XII y IX, vieron el abandono de numerosos lugares de habitación, al mismo tiempo que retrocedía la civilización material y que se perdía el uso de la escritura. El renacimiento se manifiesta desde el final del siglo ix mediante la reaparición de asentamientos humanos en lugares abandonados desde hacía tiempo. Sin embargo estamos lejos de ponernos de acuerdo sobre los criterios que permiten calificar a estos establecimientos como «ciudades»; presencia de una aglomeración urbana rodeada por murallas, de un santuario en el que se acumulan ofrendas, de un espacio vacío de construcciones que sería un ágora, de una necrópolis. La principal dificultad procede de que la arqueología, con todo lo indispensable que es, está muda, y que es necesario interrogar a las fuentes literarias que en su mayor parte son posteriores en dos o tres siglos al nacimiento

de la ciudad, con la excepción en todo caso de los dos grandes poemas épicos que se transmitieron atribuidos a Homero y cuya composición se remontaría al siglo VIII.

La escritura había hecho su aparición entonces, pero se trataba de una escritura muy diferente al silabario micénico. Tomada de los fenicios, origen de nuestro alfabeto, se iba a convertir en un instrumento incomparable que permitiría no solamente la redacción de esas epopeyas transmitidas oralmente en el transcurso de los siglos, sino también de las leyes que organizaban las primeras ciudades. Es a través de los poemas de Homero que nos es posible rastrear los rasgos anunciadores de lo que sería la ciudad griega, tanto en la Itaca, cuyo rey era Ulises, como en la isla de los feacios, esos «intermediarios que le permitirían reintegrarse al mundo de los hombres. Ambas ciudades están formadas por una aglomeración urbana y un territorio. En el centro de la ciudad, que en Esqueria está rodeada por una muralla, se encuentra el ágora en donde tienen lugar las asambleas del *demos*. En torno al ágora hay construcciones públicas, un templo «de piedra» en Esqueria, una fuente en Ítaca. No hay duda de que se trata ciertamente de ciudades, incluso si a su cabeza se encuentran reyes y si el demos no tiene poder de decisión y se limita a ser consultado. El espacio cívico está delimitado, la comunidad tiene una existencia real, y en el caso de Ítaca cuyo rey está ausente desde hace veinte años, los que forman la mayoría (boi polloi) están dispuestos a tomar partido por Telémaco, el hijo de Ulises, víctima de los pretendientes a la mano de Penélope. En cuanto a Esqueria, si bien pertenece al mundo imaginario, evoca también por muchos de sus rasgos a las ciudades «coloniales» que los griegos iban a fundar a partir de la mitad del siglo viii, en primer lugar en las costas meridionales de Italia y de Sicilia y después por todas las orillas de Mediterráneo e incluso en las orillas del Mar Negro.

Algunas de estas ciudades coloniales se excavaron sistemáticamente. Se ha podido sacar a la luz una topografía que confirma lo que dejaban adivinar las descripciones del poeta: la ciudad, desde su nacimiento, se presenta como un espacio estructurado sobre el que se establece una comunidad humana que se administra por sí misma. Seguramente ni los poemas ni las señales dejadas

en el suelo permitirán definir esta comunidad. Las desigualdades existían en su seno y las revelan el material encontrado en las tumbas, como también lo hacen el vocabulario que utilizan las fuentes literarias contemporáneas o posteriores, que oponen los kakoi a los aristoi, los «malos» a los «mejores». Es cierto que el período llamado «arcaico», que va desde el siglo viii al vi, fue un período de problemas simbolizados por el florecimiento de «tiranías» en numerosas ciudades, pero también fue la época de puesta en funcionamiento de instituciones y de leyes atribuidas por la memoria griega a los legisladores, modelos de sabiduría y de virtud. Una de nuestras principales fuentes para el conocimiento de este período es el historiador Heródoto que vivió en el siglo v. También es gracias a él que entrevemos las formas de régimen político que iban a ponerse en marcha al final del período arcaico.

Paradójicamente es haciendo discutir a tres nobles persas que Heródoto desarrolla lo que aparece como la primera expresión de una teoría de los regimenes políticos. El primero, Otanes, tras denunciar los males del poder de uno solo, es decir del tirano, alaba los méritos de la isonomía, del sistema fundado en la igualdad de todos los miembros de la comunidad cívica: «Se consiguen las magistraturas por sorteo, se rinde cuenta de la autoridad que se ejerce, todas las deliberaciones se someten al pueblo» (III, 83). El segundo, Megabizo, también estaba en contra del régimen tiránico, pero rehusaba confiar la soberanía (to kratos) a una masa ignorante y deseaba que la ciudad fuese puesta en manos de los mejores (aristoi), necesariamente poco numerosos (oligoi): de lo que procede el nombre de oligarquía dado a ese régimen. El tercero, Darío, se oponía tanto a la isonomía como a la oligarquía y preconizaba la monarquía, el poder de uno solo (monos), pero que sería el protector del pueblo. Era necesario que Heródoto terminase su relato con un elogio de la monarquía, puesto que el escenario del debate estaba en Persia y Darío estaba listo para reinar. En Grecia, en donde la monarquía evocaba, sea un pasado lejano, sea la aborrecida tiranía, la elección era entre oligarquía y democracia. Esto es al menos lo que revela la evolución de las dos ciudades cuya historia podemos reconstruir con más o menos certidumbre para la época arcaica: Esparta y Atenas.

Precisemos en seguida que el problema no se plantea del mismo modo en los dos casos. En efecto, Esparta es una ciudad atípica sobre la que los griegos especularon hasta tal punto que se ha podido hablar de un «espejismo espartano». En el origen de este «espejismo» está el nombre de un legislador, Licurgo, que habría establecido en Esparta la eunomia. De hecho una buena parte de lo que sabemos de él procede de la biografía que le ha dedicado Plutarco que vivía al final del siglo I de nuestra era. Allí reúne elementos de una tradición que parece haber sido elaborada en el medio socrático y después en la Academia platónica y, por último, en el entorno de los reyes reformadores que, en el siglo III, emprendieron la tarea de «restablecer las leyes de Licurgo». Éstas consistirían por una parte en fijar las instituciones políticas, por otra en repartir igualitariamente la tierra cívica entre los espartanos y, por último, establecer las normas de una educación estrictamente controlada por la ciudad. En el plano político, Esparta podía pasar a los ojos de los atenienses por una oligarquía, puesto que la autoridad estaba repartida entre dos reyes, un consejo de ancianos, la gerousia, cuyos miembros se elegían a título vitalicio y una asamblea que no disponía más que del poder de aprobar las proposiciones de los reyes y de los gerontes. Sin embargo, en el siglo IV, en los medios filosóficos en los que se admiraba la ciudad de Licurgo, se tenía la tendencia a presentar la constitución espartana como una constitución «mixta», estando representado el elemento democrático por el colegio de los cinco éforos elegidos cada año entre todos los espartanos. De hecho, lo que se adivina a través de los escritos de Jenofonte, buen conocedor de la sociedad espartana, y más todavía en la vigorosa crítica de Aristóteles en la *Política*, deja entender que la realidad espartana estaba lejos de ser tan perfecta como lo pretendían los admiradores de la ciudad laconia. La grave crisis que estallará en el siglo III es la confirmación más clara. Pero todavía en este caso no conocemos Esparta más que a través de la mirada de personas ajenas y no disponemos de nada comparable con lo que nos aporta la rica documentación ateniense.

En efecto, Atenas nos es mucho mejor conocida en primer lugar gracias a la única de las ciento cincuenta y ocho constituciones reunidas por Aristóteles y sus discípulos que

se nos ha conservado. La Constitución de Atenas reúne una primera parte histórica en donde se recuerdan las metabolai, las modificaciones que sufrieron las instituciones atenienses desde los tiempos más remotos hasta el restablecimiento de la democracia el año 403. No todo en ese relato está exento de reconstrucciones, que se inscriben más en el activo de las preocupaciones de los hombres del siglo iv que en la realidad de un pasado difícil de establecer. Sin embargo existe la posibilidad de poner de relieve las principales etapas de una evolución que debería culminar con lo que fue la expresión más acabada de la vida política griega: la democracia.

Tres momentos parecen esenciales: el arcontado de Solón los años 594/593, la tiranía de Pisístrato y de sus hijos entre el año 561 y el 510 y las reformas de Clístenes en los años 508/507. Sobre el período anterior al siglo vi no sabemos gran cosa, con la excepción de lo que nos informan los relatos míticos, como que hace de Teseo, vencedor del Minotauro, el autor del sinecismo, de la reunión de las aldeas que habría hecho nacer la ciudad de Atenas y que comienzan a mostrar las excavaciones arqueológicas. La Constitución de Atenas evoca ciertamente una constitución de Dracón que sería de hecho una primera legislación sobre el asesinato destinada a poner fin a las guerras privadas entre las familias aristocráticas, y la tentativa de un tal Cilón para hacerse tirano. Pero todo ello es impreciso. Sólo queda un hecho, subrayado por todas nuestras fuentes: un clima de tensión a comienzos del siglo vi y la solución de la crisis por obra del legislador Solón, elegido arconte el año 594.

Gracias al testimonio del propio Solón, poeta al tiempo que legislador, sabemos que esta crisis estaba relacionada con el régimen de posesión de la tierra y con la situación trágica de un campesinado sometido, esos «hectemoros» de los que habla la Constitución de Atenas, obligados a entregar un sexto (¿o los cinco sextos?) de su cosecha a los dueños de la tierra. Solón suprimió la servidumbre de los campesinos arrancando los mojones que marcaban esta dependencia sobre el suelo, pero rechazó el llevar a cabo un reparto igualitario del suelo cívico reclamado por los más pobres. Por el contrario redactó leyes semejantes para todos, lo que fue el acto fundador de la comunidad cívica. Más tarde, la tradición de la que se hace eco la Constitución de Atenas y la Vida de Solón de Plutarco, le atribuye otras medidas, como un ordenamiento censitario de los atenienses. Y la figura del legislador se enriquecerá hasta el punto de aparecer como la del fundador de la democracia. Pero en la realidad, en la medida que podemos comprenderla a través del relato de Heródoto y de la Constitución de Atenas, es el descontento lo que prevaleció y una nueva situación de crisis que engendró la tiranía de Pisístrato.

Este tuvo que intentarlo tres veces para hacerse dueño del poder definitivamente. Postulándose como defensor del demos, del pueblo de baja condición social del campo y de la ciudad, afirmó la unidad de la ciudad en torno a sus dioses, Atenea, la diosa titular en cuyo honor instauró la fiesta de las Panateneas, y Dionisio, el dios popular de los campos al que consagró la fiesta de las Dionisias cuyo momento esencial estaba formado por los concursos dramáticos que en el siglo siguiente ilustrarán los grandes poetas trágicos. También fue entonces cuando, siendo fiel a la tradición que hacía de los tiranos grandes constructores, contribuyó al desarrollo de la ciudad de Atenas, incrementando de esta forma el peso del *demos* urbano en la vida de la ciudad. Pero la tiranía no podía ser más que un régimen transitorio. Cuando Hipias, el hijo de Pisístrato, fue depuesto por una coalición de aristócratas atenienses sostenidos por Cleómenes, el rey de Esparta, el peso de este *demos* era tal que no podía ser cuestión de una simple vuelta atrás.

Esto lo comprendió uno de esos aristócratas, el Alcmeónida Clístenes, que decidió «hacer entrar al *demos* en su clientela», como dice Heródoto, para deshacerse de sus adversarios, pero transformando radicalmente las estructuras de la ciudad. Clístenes sustituyó las cuatro «tribus» entre las que estaban distribuidos todos los atenienses, fundadas en un parentesco más o menos imaginario, por diez tribus territoriales, cada una de ellas formada por tres tritías, grupos de demes situados en cada una de las tres grandes regiones del Atica, la ciudad, la costa y el interior. ¿Cuál era su objetivo al actuar así? Según Aristóteles querría que «los ciudadanos se mezclen lo más posible unos con otros y que sus relaciones antiguas se rompiesen. (Política, 1319 b 25-27). Con otras palabras su finalidad había sido romper las relaciones de tipo clientelar sobre las que descansaban el poder y la autoridad de las grandes familias aristocráticas. La institución de un consejo de quinientos miembros (Boulé), reclutado anualmente por sorteo entre los atenienses de más de treinta años a razón de cincuenta por tribu, iba a culminar esta «mezcla» y a contribuir todavía más a sustraer al demos de la influencia de aquellos a los que el gran historiador Moses Finley llamaba los «patronos locales».

Clístenes no fundó la democracia, pero creó las condiciones que permitieron su desarrollo en el transcurso del siglo siguiente. Nos limitaremos a recordar algunas etapas esenciales. La sustitución de la elección por el sorteo para designar a los arcontes (487/486) tuvo por efecto la limitación del peso y de la influencia de los aristócratas sobre su «clientela». El incremento de los poderes judiciales de la Boulé y del tribunal popular de la Heliea, reclutados igualmente por sorteo entre todos los atenienses, fue obra de Efialtes el año 462/461 y privó al consejo aristocrático del Areópago formado por los arcontes salidos de funciones de la mayor parte de su peso político. La ampliación de la base de reclutamiento de los arcontes, limitada hasta el año 457/456 a los más ricos que formaban las dos primeras clases del censo, a la tercera clase, la de los propietarios medios, tuvo como consecuencia «democratizar» esta función. Por último y sobre todo la institución por parte de Pericles de la misthophoria, es decir, la retribución por medio de un salario de las funciones de los jueces y después de los miembros del consejo iba a culminar esta evolución hacia la democracia.

En el discurso que Tucídides, el gran historiador del final del siglo v, presta a Pericles, esta retribución de las funciones públicas está implícitamente justificada para permitir que «la pobreza no tenga como efecto que un hombre capaz de rendir servicios a la ciudad se vea impedido por la oscuridad de su situación». El autor de la *Constitución de Atenas* se hace eco de otra tradición: Pericles habría instaurado la misthophoria para rivalizar con su adversario Cimón. Este, que era muy rico, abría sus tierras para que todos pudieran recoger sus frutos a su voluntad y «multiplicaba su generosidad no sólo con respecto a la gente de su demo sino de todos los atenienses». Pericles, que carecía de los medios para mostrar una generosidad pareja, recibió de uno

de sus amigos el consejo de «distribuir a la gente del pueblo lo que les pertenecía, puesto que su fortuna personal era insuficiente; y él instituyó una indemnización para los jueces» (XXVII, 3-4). Aunque esta anécdota sea rechazada por la mayor parte de los historiadores, no podemos dejar de constatar que al actuar así, Pericles manifestaba la misma preocupación que su tio-abuelo Clístenes por romper los lazos clientelares.

Otras disposiciones iban a culminar la forma democrática del régimen: la periodicidad de las sesiones de la asamblea del pueblo y la puesta en marcha de procedimientos judiciales que iban a reforzar el control del *demos* sobre los magistrados.

Estos procedimientos iban a suponer la desaparición de una práctica que la tradición atribuía a Clístenes, el ostracismo. La finalidad del legislador habría sido evitar toda posibilidad de regreso de la tiranía. Se trataba en efecto de alejar de la ciudad a todo aquel que pudiese suponer un peligro para la democracia. El ostracizado, designado en el curso de una asamblea que debía reunir a seis mil ciudadanos presentes y en la que cada cual debía inscribir sobre un fragmento de cerámica (ostrakon) el nombre de quien les parecía peligroso, estaba obligado a exiliarse durante diez años. De hecho, la mayor parte de los que fueron ostracizados -y encontramos entre ellos a los principales dirígentes de la ciudad- no permanecieron más de dos años al margen de la vida pública. Esta curiosa práctica se ha aclarado gracias al descubrimiento de numerosos fragmentos de cerámica en las laderas de la Acrópolis y en el Ágora. La multiplicidad de las escrituras, a veces poco diestras, atestigua que numerosos atenienses eran capaces de trazar algunas letras. Pero se encontraron también ciento noventa y dos fragmentos que llevan el nombre de Temístocles escritos por un reducido número de manos diferentes, lo que prueba que los votos para el ostracismo se podían preparar con antelación.

El quórum de seis mil presentes plantea otro problema. Si evaluamos el número de ciudadanos en trono a treinta mil –cosa que dejan comprender Platón y Aristófanes– esto implica que este quórum raramente se alcanzaba en el caso de las asambleas ordinarias, dicho de otra forma: apenas un quinto de los ciudadanos participaba activamente en los asuntos de la ciudad.

Para explicar esta constatación los historiadores han recurrido a planteamientos contradictorios. Para algunos esta participación limitada probaba que la actividad política no concernía más que a una minoría y que no se podía hablar razonablemente de democracia. Otros veían al contrario en la apatía del demos las condiciones de un funcionamiento armonioso de las instituciones. Pero Finley denunció con firmeza esta última interpretación, cuyo daño le parecía temible en su aplicación a la democracia moderna. Para ello subrayó con firmeza que la composición de la asamblea variaba de acuerdo con las circunstancias y los momentos del año. Pensamos en seguida en el campesino de una comedia de Aristófanes que explica que no le gusta realmente ir a la ciudad para asistir a las asambleas, pero que esta vez vino «muy decidido a gritar, a interrumpir, a insultar a todo orador que hable de otra cosa que de la paz». Como lo destaca también Finley, la puesta en el orden del día de cuestiones importantes, como en este caso la paz, podía llevar a la asamblea a quienes se sentían directamente interesados (campesinos temerosos de las incursiones del enemigo en sus tierras, movilizables en la flota, etc.) y que, en otras ocasiones, no tendrían ni tiempo ni ganas de molestarse.

Tucídides nos proporciona indirectamente la prueba de que no se debería deducir de lo que representaba el *quórum* en relación con el número total de los ciudadanos la conclusión de que la participación del *demos* en la toma de decisiones era más formal que real. En el año 411, aprovechando los fracasos sufridos por los atenienses en la guerra que los oponían a Esparta y sus aliados, los adversarios de la democracia se hicieron con el poder, designaron a cuatrocientos consejeros para dirigir los asuntos de la ciudad y decidieron que desde entonces la ciudadanía plena y total se reservaría a cinco mil ciudadanos, los demás estarían excluidos del derecho a participar en las asambleas. En aquel momento el ejército y la flota atenienses estaban acampados en Samos, desde donde podían vigilar los movimientos del enemigo y también los de los aliados de Atenas dispuestos a la traición para escapar a una autoridad que se había hecho cada vez más pesada. Los oligarcas, amos de la ciudad, enviaron Samos a comisarios encargados de justificar la revolución y la restricción de la

un lugar importante en la vida de la democracia ateniense, como lo atestiguan los numerosos alegatos judiciales que llegaron hasta nosotros. Y especialmente los que compusieron Demóstenes y su adversario Esquines, siendo el primero partidario de una política de resistencia activa ante las iniciativas del rey de Macedonia mientras que el segundo preconizaba por el contrario una política de acuerdo con él. Pero los procesos en los que se encontraron implicados ambos emanaban de elecciones expuestas con anterioridad ante el demos reunido en asamblea. Dicho esto, es también a través de sus personas que estas elecciones se llevaban ante el tribunal popular. Lo que plantea un problema que ha sido objeto de debates recientes, el de la «clase política», de la «elite», y el de las relaciones entre la «elite» y la masa de los ciudadanos.

Los propios antiguos ya habían planteado el tema. Los oradores que hacían uso de la palabra ante el pueblo y orientaban sus elecciones se consideraban inútiles, demagogos peligrosos que sólo pensaban en adular a la masa y en enriquecerse a su costa. Las mismas acusaciones se encuentran en el teatro de Aristófanes, en los diálogos de Platón, en los discursos ficticios del retor Isócrates y en los discursos reales de los propios oradores que proferían en contra de sus adversarios. El término de «demagogo» que designa en origen al que guía al *demos* del mismo modo que el pedagogo guía al niño (pais), se había cambiado en seguida en un sentido negativo, el que nosotros le damos todavía hoy en día. Moses Finley, en un artículo publicado en 1962 demostró, en contra de la opinión común, que los «demagogos» en el sentido específico del término constituían «un elemento estructural del sistema político ateniense, de esta democracia directa en la que las asambleas soberanas reunían unos cuantos millares de personas. Ciertamente, cualquiera que desease hablar era libre de hacerlo. Pero era necesario ser capaz de hacerse oír. Es lo que explica Sócrates al joven Cármides en las *Memorables* de Jenofonte. Y al filósofo que le objeta que aquellos a los que se dirige, artesanos, campesinos, mercaderes, son ignorantes, Cármides responde que teme no obstante exponerse a sus burlas. Pero Jenofonte, en otro pasaje de las Memorables, pone en boca de Sócrates ideas que prueban que no se trataba únicamente de

dominar el arte de la persuasión, la peitho indispensable para ser escuchado por el demos: era necesario ser capaz de hacer propuestas concretas, conocer el estado de las fuerzas militares de la ciudad, si se decidía el envío de una expedición militar, los ingresos de los que se podía disponer, las importaciones necesarias para atender las necesidades de la población, los gastos que había que prever. Jenofonte comparaba este saber exigido del orador, del hombre político, con el del dueño del oikos, con la diferencia sin embargo de que el político no se tenía que preocupar de una sino de diez mil «casas». Evidentemente estamos bastante lejos de lo que el Sócrates de Platón exigía a los dirigentes de la ciudad. Pero el Sócrates de Jenofonte expresa bien en este punto las preocupaciones del autor del Económico y de los Ingresos, de un hombre más cercano a las realidades concretas de la ciudad de lo que lo estaba el patrono de la Academia. Y definía bastante bien, el estos primeros decenios del siglo IV, las condiciones de acceso a la «clase política»: el arte de la persuasión unido a saber más material y más concreto.

¿Quiénes eran los hombres que, entre los ciudadanos, eran susceptibles de satisfacer semejantes exigencias? Para responder a esta cuestión tenemos que interrogar a las fuentes literarias, relatos de los historiadores, alusiones de los poetas cómicos, discursos de los oradores, mejor que los documentos epigráficos que mencionan nombres con frecuencia desconocidos por otras fuentes. En el siglo v esta clase política procedía esencialmente de las viejas familias aristocráticas. Incluso un Temístocles del que se decía que su madre era de nacimiento servil, proclamaba sus antepasados prestigiosos. Estos «bien nacidos» disfrutaban de un prestigio debido tanto a sus origenes como a su fortuna que podía ser considerable como la de Cimón, o más regular como la de Arístides quien murió tan pobre que la ciudad tuvo que tomar a su cargo a sus hijos. Es en su condición de estrategos que dirigían la política de la ciudad. Si los estrategos comandaban efectivamente a los ejércitos en campaña, no por ello tenían algo de profesionales de la guerra, al menos antes del siglo IV, cuando estarán a la cabeza de ejércitos formados por mercenarios profesionales. De los diez estrategos elegidos cada año algunos se encontraban al año siguiente ocupando el rango de simples soldados. Elegidos por el demos, tenían la obligación de rendir cuentas a la salida de su año de funciones. Y esto también porque se trataba de elegidos por el demos que incluso en campaña podían ser llevados a justificarse ante una asamblea de soldados ciudadanos. Esto proporciona todo su sentido al asunto de Samos evocado más arriba. Y se podrían encontrar en el relato de Tucídides como en el su continuador Jenofonte, numerosos ejemplos de discursos pronunciados por el estratego ante sus soldados para explicar la dirección de la guerra. Comprendemos así por qué la función de estratego era una función esencialmente política, y por qué la mayor parte de los dirigentes de la ciudad hasta la Guerra del Peloponeso y más tarde ocuparon esta función para la que se podía ser reelegido indefinidamente. Milcíades, Temístocles, Arístides, Cimón fueron varias veces estrategos y Pericles resultó reelegido durante quince años consecutivos. Es en virtud de ello que fue «el primero de los ciudadanos» y que ejerció en la ciudad un poder casi monárquico. Ciertamente, tenía que compartir su cargo con nueve colegas y tenía que rendir cuentas cada año. Pero, dado que también era un destacado orador, podía ejercer sobre el demos este ascendiente del que habla Tucídides.

Sin embargo, a partir de la Guerra del Peloponeso, si creemos el testimonio de los contemporáneos, las cosas comenzaron a cambiar. Si un Alcibiades representa todavía el medio aristocrático dirigente y conjuga en su persona los talentos de orador y de jefe de guerra, la guerra precisamente, por el hecho de la duración de las campañas y del alejamiento de los diferentes campos de batalla, tiende cada vez más a transformar a los estrategos en generales. La tribuna está desde entonces en manos de nombres que se distinguen a la vez por su origen más modesto y por el hecho de que no están necesariamente investidos para el ejercicio de un cargo público. Es con ellos que el término de «demagogo» se carga con una connotación negativa. ¿Eran verdaderamente, tal como pretendían los adversarios de la democracia, unos irresponsables, tanto más seguros de su impunidad que, al no ser magistrados, no tenían la obligación de rendir cuentas? Es necesario en primer lugar destacar que muchos de entre ellos ocuparon, en un momento u otro de su carrera, un cargo público. Cleón, el demagogo por excelencia, fue elegido varias veces como estratego, y Demóstenes, el más célebre orador de la Atenas del siglo IV, ocupó diversas magistraturas financieras.

Pero incluso aquellos que no estaban investidos para el ejercicio de un cargo público dejaban de tener limitaciones a su libertad de actuar como quisieran. En efecto, existían procedimientos judiciales que permitían acusarles. La graphe para nomon, acción de ilegalidad, y sobre todo la eisangelia, acción por ataque contra la seguridad del Estado, representaban a la vez una amenaza permanente para los oradores y un arma poderosa en manos del demos. Si creemos al orador Hipérides, una de las disposiciones de la ley de eisangelia permitía intentar una acción contra un orador que hubiese propuesto una medida que, en su aplicación, se habría mostrado dañina para el pueblo. Los numerosos procesos emprendidos contra los hombres políticos del siglo iv atestiguan la eficacia de estas disposiciones de la ley ateniense: oradores y estrategos permanecieron bajo el control permanente del demos. Uno y otros salían entonces de los mismos medios sociales, eran hombres ricos que obtenían con frecuencia sus ingresos de talleres artesanales, de concesiones mineras o de préstamos marítimos. Nadie pensaba ya en reprocharles eso, como tampoco el que careciesen en su familia de antepasados gloriosos. Por lo demás no está excluido que los lazos que los unían con lo que se podría llamar con prudencia «el mundo de los negocios» les hubiese permitido lograr un mejor conocimiento de los problemas concretos que se planteaban en la ciudad de los cuales los más importantes eran el incremento de los ingresos por una parte y el aprovisionamiento de grano por otra. Los oradores destacados tenían junto a ellos «consejeros» capaces de aportarles informaciones precisas que necesitaban para imponer la elección de tal o cual política a la asamblea. Este «entorno» de philoi, de amigos, tenía otra función más: presentar las medidas impopulares cuya responsabilidad no quería asumir el hombre político que los lideraba.

Un ejemplo ilustrará esta práctica, que explica también la presencia de nombres desconocidos en los decretos. Cuando en el año 348 Demóstenes quiso hacer destinar los excedentes presupuestarios reservados a la caja de los espectáculos a una caja militar para preparar la guerra que consideraba inminente contra Filipo, hizo que uno de sus amigos, Apolodoro, presentase la propuesta. Este Apolodoro, cuyo padre era un rico banquero de origen esclavo, había recibido la ciudadanía ateniense y soñaba con hacer una carrera política, para ello abandonó el banco que había heredado y había entrado en la «clientela» de Demóstenes. Su proposición fue atacada por el procedimiento de la grapbe para nomon y fue condenado a una fuerte multa. En ese momento se oponían dos políticas: la que defendía Eubulo y sus amigos, entre los que figuraba Esquines, partidarios de una búsqueda de la paz con el rey de Macedonia, y aquella de la que Demóstenes se hacía el defensor en sus discursos, consistente en una acción enérgica contra el macedonio. Eubulo estaba sostenido no sólo por los ricos, sobre los que caía el peso de los gastos militares, sino también por una gran parte del demos, que apreciaba ese complemento de ingresos que suponían las dietas por asistir a los espectáculos y, por lo demás, poco tentado a partir en campaña. Eubulo no tuvo por lo tanto muchas dificultades para atacar el decreto por medio de uno de sus amigos y consiguió hacer condenar a Apolodoro. Unos años más tarde, la amenaza que representaba Filipo se hizo más evidente, el abastecimiento de Atenas corría el riesgo de verse comprometido por su actividad en la región de los Estrechos por donde llegaba el grano de los países ribereños del Mar Negro. Demóstenes pudo retomar la proposición y, esta vez, hacerla aprobar, seguro como estaba de tener el apoyo del *demos*.

Es, sin embargo, este mismo Demóstenes que acusaba al pueblo reunido en asamblea de asistir como espectador a las justas oratorias y de apresurarse a olvidar al día siguiente las decisiones adoptadas la víspera. ¿Palabras de un orador mortificado por no ser seguido? Es posible. Pero no podemos desembarazarnos tan rápido de semejantes acusaciones, ni tampoco considerar como nulos los ejemplos de corrupción de los magistrados, de enriquecimiento rápido de ciertos estrategos. Estas acusaciones y estos ejemplos provienen fundamentalmente de discursos forenses compuestos con motivo de los procesos, fuentes de una incomparable riqueza para el conocimiento de la vida política ateniense, pero cuya utilización plantea un problema real al historiador. ¿La propia naturaleza de estos documentos basta para explicar esta imagen negativa? ¿O acaso es necesario suponer que reflejan una realidad nueva: la decadencia de la democracia ateniense después de la Guerra del Peloponeso, de la que sabemos por Tucídides hasta qué punto alteró profundamente la vida material de las ciudades, pero también las costumbres y el comportamiento de los hombres?

No es fácil el aportar una respuesta categórica a esta alternativa. Es seguro que la democracia ateniense del siglo IV, presa de dificultades financieras e intentando en vano restablecer su hegemonía en el Mar Egeo, ya no es lo que era en el tiempo de Pericles. ¿Pero hay que hablar por ello de «decadencia» o de «crisis»? La crisis, nacida inmediatamente después de la derrota, se remontó relativamente rápido y Atenas conoció hacia la mitad del siglo una renovación económica atestiguada por las listas de concesionarios de las minas de plata del Laurión y por el desarrollo de las actividades del Pireo. Pero tal vez es en esto donde se encuentra un elemento de respuesta que propondremos a título de hipótesis.

En efecto, la riqueza había sido buscada durante mucho tiempo, primero en la medida que permitía a quienes la detentaban el asegurarse la benevolencia del demos por medio de muestras de generosidad privadas, como hacía Cimón, o por la generosidad pública que consistía en desempeñar con el mayor brillo posible las liturgías confiadas por la ciudad. En efecto, cada año el financiamiento de las diferentes manifestaciones de la vida religiosa (donativo de animales para los sacrificios, organización de banquetes públicos, entrenamiento de coros para los concursos musicales y dramáticos) así como el equipamiento de los navíos de guerra se confiaban a los atenienses más ricos cuya lista sin duda establecían arcontes y estrategos. El espíritu agonista, el gusto por la competencia, heredado de la sociedad aristocrática, presidía el ejercicio de estas liturgías: cada cual se esforzaba por presentar el coro más brillante, por armar de la mejor forma posible el navío que se le confiaba y por reclutar las mejores tripulaciones. La concesión de una corona por la ciudad era la recompensa de los que habían desempeñado mejor su liturgía. Vanagloriarse de los gastos hechos por la ciudad y de las recompensas recibidas era un argumento de peso ante el demos y

quero que manejaba grandes cantidades de dinero podía al igual que el que trabajaba en el Laurio ser vendido por su dueño o entregado a la tortura si este experimentaba tal deseo o necesidad. Y el rico meteco que participaba de la prosperidad de la ciudad no podía asistir a la asamblea. Esto, que debe tenerse en cuenta, no impide sin embargo el reconocer a la experiencia griega y especialmente ateniense un valor único en la historia de las sociedades humanas.

Claude Mossé

## ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

CARTLEDGE, Paul, Agesilaos and the Crisis of Sparta, Duckworth, Londres, 1987.

CONNOR, Robert William, *The new Politicians* of fifth century Athens, Princeton University Press, 1971.

DAVIES, John K., Wealth and the Power of Wealth in Classical Athens, Ayer, Nueva York, 1981.

FINLEY, Moses I., Démocratie antique et démocratie moderne, Payot, París, 1976 (versión española, Vieja y Nueva Democracia, Ariel, Barcelona, 1980).

— Politics in the Ancient World, Cambridge University Press, Cambridge, 1983 (versión española, El Nacimiento de la política, Crítica, Barcelona, 1986).

Hansen, Morgens H., *The Athenian Demo-cracy in the Age of Demosthenes*, Oxford, 1991; versión original en danés (Copenhague, 1978).

Levêque, Pierre y Vidal-Naquet, Pierre, Clistbène l'athenien. Essai sur la représentation de l'espace et du temps dans la pensée politique grecque de la fin du VI<sup>ème</sup> siècle à la mort de Platon, Macula, París, 1983.

MEIER, Christian, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Suhrkamp Ver-

lag, Francfort, 1980 (traducción francesa: La Naissance du Politique, Gallimard, París, 1995).

Mossé, Claude, Démosthène ou les ambiguïtés de la politique, A. Colin, París, 1994.

— Politique et société en Grèce ancienne: le «modèle» athénien, Aubier, Paris, 1995.

OBER, Joshua, Mass and Elite in democratic Atbens, Princeton University Press, 1989.

OSTWALD, Martin, From popular Sovereignty to the Sovereignty of Law, University of California Press, 1985.

Schmitt-Pantel, Pauline, La Cité au banquet. Histoire des repas publics dans les cités grecques, École française de Rome, 1992.

SINCLAIR, Robert, *Democracy and Participation in Athens*, Cambridge University Press, 1988.

Vernant, Jean-Pierre y Vidal-Naquet, Pierre, La Grèce ancienne, 1-2-3, Le Seuil, París, 1990, 1991, 1992.

REMISIONES

Figuras del político Sócrates Utopía y crítica de la política

homéricos (hacia el 700) muestran las huellas de esta forma de política, pero solamente es en el siglo vII cuando está atestiguada la existencia de comunidades políticas de este nuevo tipo, y cuando aparecen los testimonios sobre la actividad política que las acompaña: en los poemas del beocio Hesíodo y del lacedemonio Tirteo, por ejemplo, o también en un decreto de la ciudad de Dreros en Creta. Este decreto estaba inscrito en el muro de un templo (dedicado a Apolo Delfinio), lo que nos recuerda que la ciudad griega era una ciudad de los dioses tanto como de los hombres. Pero no era una ciudad sagrada: no era teocrática (será Platón, látigo de la política griega, quien propugnará una reforma en este sentido). Hesíodo en particular criticó con viveza a la clase dirigente de su país, al tiempo que rehusaba por completo la reivindicación de esta clase de instaurar una relación especial con los dioses. No estaba permitido a la voluntad divina, incluso cuando se estaba asegurado, el decidir por si sola en ningún debate público sobre la política de una comunidad griega.

Este debate, y esto es decisivo, tenía lugar es meson, «en el centro», como decían los griegos, en el exterior, en el espacio central de la ciudad. En seguida se impuso la costumbre de señalar con construcciones arquitectónicas este centro con la forma de un ágora o «lugar de reunión». Para los griegos la propia idea de polis era igualitaria en el sentido más general: todos aquellos a los que se aplicaba se les suponía dotados de un derecho igual a aportar públicamente su contribución de palabra (agoreuein) o de hecho. Sin embargo, en la *polis* arcaica el número de los que tenían esta posibilidad era débil tanto en términos absolutos como relativos; estaba limitado por criterios de nacimiento y de riqueza. La gran mayoría de los varones adultos libres, y todas las mujeres, carecían de todo poder político propiamente dicho.

En Atenas las reformas de Solón extendieron ampliamente el círculo de los que tenían algo que decir. También fue él quien introdujo la práctica de contar los votos, de forma que el voto del ciudadano humilde y pobre valía exactamente lo mismo que el del más rico y del más noble: por este procedimiento también extendía considerablemente la igualdad entre los ciudadanos. Sin embargo, la política puesta en práctica por estas reformas se vio interrumpida por la toma del poder por un usurpador: el tirano Pisístrato y sus hijos reinaron entre los años 560 a 510. Ciertamente, los tiranos griegos se apoyaron en el pueblo, y Pisístrato no fue una excepción, pero su gobierno se caracteriza de todos modos por la suspensión de la política en el sentido fuerte del término. Cuando la política regresó a Atenas, tras el asesinato de uno de los hijos de Pisístrato y la expulsión del otro, lo que nació entonces carecía completamente de precedentes. Las reformas de Clístenes (508/7) hicieron nacer la primera democracia.

Tal vez no se le dio en seguida el nombre de «democracia». Se utilizaba ya como consigna la palabra isonomia, que significa la igualdad de dignidad y de estatuto político de todos los ciudadanos según la ley. Tal vez en Atenas designó una construcción propiamente democrática, pero en otros lugares el término se aplicaba también a constituciones en las que únicamente una minoría de ciudadanos disfrutaban de un poder político. Otro término de la época era específicamente democrático: la isegoria, el derecho, igual para todos, a dar su opinión es meson y, por extensión, el derecho de todos a participar en la toma de decisiones que seguían al debate público. En Atenas, para destacar la novedad de este desarrollo, la asamblea de todos los ciudadanos dejó de reunirse en el Agora (que conserva otras funciones políticas), para pasar a una colina vecina, la Pnyx.

Es a la *isegoria* que Heródoto (V, 78) atribuye la serie de importantes victorias logradas por la Atenas postclisténica entre el 506 y el 490 contra sus enemigos, invasores extranjeros –los persas– pero también griegos, siendo la última y la más célebre la victoria en la batalla de Maratón. La palabra demokratia parece ser una formación tardía -tal vez incluso una fabricación de los enemigos de la democracia; no está atestiguada antes del año 430, más o menos-. Para sus partidarios, la demokratia era el poder soberano (kratos) del pueblo (demos), expresión por la que se entendía al conjunto de los ciudadanos, al cuerpo cívico colectivo. Por el contrario, para sus adversarios, la demokratia era el poder sectario y egoísta ejercido por la masa de pueblo bajo en su propio y exclusivo interés, en contra de la elite reducida formada por los nobles y los ricos, sus superiores.

Esta es la situación que no podía dejar de estimular una viva crítica interna, pues su-

ponía también por primera vez una reflexión específicamente teórica y la creación de un motivo poderoso para comprometerse en una política práctica de oposición. En resumen, es la conjunción de las reformas de Clístenes con la victoria sobre los Persas y, en el trasfondo, una larga práctica de la política es meson, lo que permitió a partir de los años 450 el nacimiento de una teoría crítica de la política en Grecia. Esta teoría a su vez produjo en seguida críticas cada vez más elaboradas dirigidas a la política como tal.

### UN TEATRO POLÍTICO

La comedia de Aristófanes era un teatro político de una manera muy directa: con frecuencia se proferían ataques furibundos en contra de la ideología y de la práctica de la democracia ateniense, incluso si esos ataques adoptaban normalmente la máscara complaciente de la parodia. Aristófanes compartía el escenario con los autores trágicos, cuyo teatro no era menos político, aunque por vías diferentes. Desde aproximadamente el año 500 el teatro de Dionisio era la sede de un festival anual, las Grandes Dionisias, o Dionisias urbanas, celebradas en marzoabril. En el año 486 se añadió una comedia a las tragedias y hacia el 450 tanto tragedia como comedia estuvieron presentes en las Leneas, una fiesta más campesina, celebrada en enero-febrero -fue en ella en la que se representaron Las Ranas.

El teatro de Dionisio era un espacio no menos político, público y abierto (es meson) que el Agora o la Pnyx. El auditorio, formado principalmente por ciudadanos atenienses participaba en un rito político y democrático. Mientras que la intriga de la comedia política se sacaba de la vida real de la época (no sin caricatura y exageración fantástica), la tragedia tomaba habitualmente sus temas del pasado heróico y los situaba pocas veces en Atenas. Sin embargo, con Esquilo, Sófocles y Eurípides, la tragedia ateniense, incluso cuando sitúa claramente en escena acontecimientos que situaríamos en la época micénica, en la edad del Bronce, es tal «política» en un sentido contemporáneo y democrático como la comedia de Cratino, Eupolis o Aristófanes. La astucia de los tragediógrafos consistió en reinterpretar las historias tradicionales de modo que les dieron un sentido contemporáneo, e incluso llegan a manipular esas historias para cuestionar los temas políticos más candentes, incluido el de la buena distribución del poder político, lanzando de este modo un desafío a la reflexión de su tiempo.

Por lo demás la carrera de Esquilo coincide exactamente con la fase más antigua y más dinámica de la historia de la democracia ateniense, aproximadamente entre los años 480 y 440: era inevitable que participase en los ardientes debates de su tiempo. Por ejemplo en Las Suplicantes (463), tragedia cuya acción se sitúa en Argos en la época heroica, el rey de Argos no es un rey absoluto, un rey de la edad del Bronce, sino una especie de rey ciudadano que no sólo consulta a la asamblea argiva (léase ateniense) sino que tiene en cuenta su opinión. Y cuando Esquilo al dar cuenta del voto unánime de los argivos utiliza las palabras demou kratousa cheir, «la mano soberana del pueblo», se aproxima tanto como puede al empleo, que hubiese sido groseramente anacrónico, de la palabra demokratia, término nuevo y prosaico.

Dos años después de la representación de las Suplicantes, Efialtes y su joven discípulo Pericles introdujeron en Atenas una nueva reforma democrática. Es difícil no sacar la conclusión de que la obra y la reforma no estaban relacionadas ideológicamente de alguna forma. Tres años más tarde, la relación con la Orestíada de Esquilo (458) es incontestable. Uno de los elementos más importantes de la reforma concernía a la administración de justicia, el establecimiento de un Tribunal popular ocupado por un jurado muy numeroso reclutado entre ciudadanos ordinarios, auténtico vehículo de un poder democrático. Otro elemento de esta reforma, relacionado con el primero: la emasculación política del antiguo Consejo aristocrático del Areópago. Para Esquilo era casi imposible introducir en la *Orestia* una referencia directa a estas medidas, pero podía representar al Areópago desempeñando la función que se le dejó entonces, la de tribunal para los casos de homicidio, y subraya la victoria de la justicia cívica sobre la venganza aristocrática. Por otra parte, Esquilo tuvo buen cuidado de no parecer que adopta una interpretación partidista de las reformas. Poco después de su introducción Efialtes murió asesinado; se podía temer el estallido de una nueva guerra civil (stasis), del tipo de la que había seguido hacía cincuenta años a la abolición de la tiranía. El mensaje dirigido por la Atenea de Esquilo a su pueblo era por tanto un mensaje de calma y moderación: nada de *stasis*, nada de extremismo político, sino una vía media entre anarquía y despotismo.

Unos diecisiete años más tarde la Antígona de Sófocles pone en escena a una mujer, excluida de la política oficial por su sexo y que además es «mala» por su nacimiento incestuoso: la representa en oposición fatal con la autoridad legítima de Tebas, encarnada por su tío Creonte. Ahora bien, paradójicamente, pese a la ilegalidad teórica de su acción (entierra a su hermano, contraviniendo la prohibición de Creonte, que lo había declarado traidor a la patria), Antígona goza del favor de los dioses, mientras que Creonte, representante oficial de la autoridad legítima, sobrepasó los límites del poder político del hombre ejerciendo su voluntad sin contemplaciones por la «ley no escrita», la ley divina. La acción transcurre en Tebas, pero esta Tebas funciona como una anti-Atenas: la ciudad en la que se podría convertir Atenas algún día si su seguridad la condujese también a ella a no reconocer sus límites, si la ley hecha por obra humana, aunque fuese propuesta del modo más democrático, prevaleciese sobre las órdenes divinas.

Como Sófocles, también Eurípides conoció en su carrera de autor trágico a la vez el apogeo de la exuberancia democrática e imperial de Atenas y los más miserables abismos de su derrota militar y de su contrarrevolución política. En Eurípides, más joven y más vanguardista, la crítica de la política adopta un giro diferente y pesimista. No se contenta con exponer públicamente los horrores de un imperialismo despiadado, como en las Troyanas (415), o las ilusiones miserables producidas por una demagogia interesada, como en el Orestes (408). En el prólogo del Filoctetes, una obra perdida, pone en escena a un Ulises modelo del político trapacero que se interroga sobre las ventajas que obtendría de mantenerse políticamente silencioso al retirarse completamente de la arena cívica, política: «¿Qué creer? Si tuviese que permanecer tranquilamente (apragmos) entre la masa, no tendría peor suerte que el más sabio».

Pragmata (acciones), es una palabra corriente en Grecia para hablar de los «asuntos del Estado», o de la vida pública. El adverbio que traducimos aquí por «tranquilamente» significa literalmente «de manera que no se está concernido por los asuntos públicos, políticos, por la gestión del Estado».

## LOS SOFISTAS Y LA POLÍTICA

Al final de su vida, el propio Eurípides se retira de la vida pública ateniense de la forma más manifiesta posible: acepta la invitación del rey de Macedonia Arquelao, un monarca que no sólo representaba de algún modo el polo opuesto al gobierno ateniense, libre y democrático, sino que además pasaba a ojos de muchos atenienses por un no griego, por un bárbaro. En los decenios fecundos que siguieron la victoria contra la invasión persa del año 480-479, los Bárbaros, o «el Bárbaro», habían sido ambos para los griegos la fuente de una multitud de reflexiones sobre sí mismos. Así, en el trasfondo de toda la obra histórica de Heródoto se encuentra un discurso sobre el poder absoluto encarnado por la monarquía persa que representa el polo opuesto al modo griego, «republicano», de hacer política. Tras Heródoto y sobre todo tras la guerra del Peloponeso, se comienza a ver en los monarcas bárbaros modelos a imitar más que de los que huir.

La pregunta sobre la «tranquilidad» que se plantea el Ulises de Eurípides es el paradigma de otra forma de retirarse, igualmente antidemocrática, en todo caso cuando la comparamos con la ideología democrática que se expresa en la «oración fúnebre de Pericles» (discurso realmente pronunciado en el año 430), tal como la transmite Tucídides. Una de las tesis más claramente democráticas de este discurso ideológicamente complejo es la siguiente: según Pericles la participación en los asuntos públicos no es una cuestión de elección; es un deber para todos los atenienses, cualquiera que sea su condición económica y social. Por lo demás el discurso reelaborado por Tucídides incluye sorprendentemente pocos elementos que puedan mostrar específicamente una ideología o una teoría democráticas y esta es una de las razones por la que se ha sostenido en ocasiones que los atenienses nunca desarrollaron una teoría coherente y objetiva de la democracia, que se contentaron con vivirla de un modo concreto y pragmático.

Sin embargo, trabajos recientes mostraron que no era así. Se puede encontrar, por ejemplo, una teoría implícita e incluso explícita de la democracia en los discursos de los grandes oradores y hombres políticos del siglo IV, Demóstenes y Esquines. No obstante, para descubrir las discusiones abstractas y explícitamente teóricas sobre las virtudes y los vicios propios al gobierno democrático, o construcciones contrastadas sobre la propia esencia de la democracia, será necesario recurrir a autores que no son ciudadanos atenienses, incluso si se vieron fuertemente influenciados por su experiencia de la práctica democrática ateniense. Y para comenzar es necesario volverse hacia los pensadores que por comodidad llamamos sofistas, aunque nunca constituyeron una escuela filosófica.

Uno de estos sofistas griegos tuvo un día (antes del año 450) una intuición extraordinariamente simple pero muy brillante. Según él todas las formas de gobierno son necesariamente las especies o subespecies de tres grandes tipos: el gobierno de uno solo, el gobierno de unos pocos, el gobierno de todos. Esta clasificación es exhaustiva y económica. Una alusión en Píndaro parece indicar que esta intuición se expresó desde los años 470, pero la primera formulación que nos llegó se encuentra en las Historias de Heródoto, que no se compusieron, ni ciertamente se publicaron en la forma que conocemos, antes del año 450. En Grecia, en el momento en que Heródoto redacta su «Debate persa» (III, 80-82), la discusión teórica ha progresado: más allá de esta simple clasificación tripartita se discute sobre una taxonomía más precisa de las especies y subespecies de estos géneros y se evalúa con mayor fineza sus ventajas y sus inconvenientes. Con una forma diferente Heródoto nos propone ya en líneas generales el esquema de desarrollo -o más bien de degeneración- de las seis Constituciones que postula Platón en *La República*, redactada en los años 380.

Se habla de un «Debate persa» porque Heródoto lo presenta como una discusión que había tenido lugar realmente el año 522 en Susa (al sur de Irán), la capital administrativa del imperio persa. De hecho es casi absolutamente inimaginable que los persas, que no conocían la institución de la polis y que ignoraban la noción griega de política hubiesen podido mantener semejante debate en algún momento; y es todavía más absurdo que en el año 522, unos quince años antes de la invención de la democracia en Atenas, un noble persa haya podido hacer un elogio elocuente de esa forma de gobierno. Ahora

bien, en Heródoto es precisamente un elogio de la democracia, incluso si no se cita la palabra, lo que pronuncia el primero de los tres interlocutores. La palabra que utiliza para caracterizar lo que llama el gobierno «más noble (kalliston)», es isonomía.

Se puede ver en ello la señal de que el «Debate, en su forma original, se compuso antes de que los griegos hubiesen fabricado la palabra demokratia. Pero también es posible, e incluso lo más probable, que el portavoz de la democracia haya evitado deliberadamente utilizar esa palabra por razones tácticas. Pues no ignoraba la línea de ataque que iban a escoger sus adversarios: iban a tomar la palabra *demos* en sentido peyorativo, la masa, la multitud, pobre, ignorante, estúpida y cambiante, y no «el Pueblo» como un todo. Al escoger la palabra isonomia para designar lo que evidentemente es la democracia (decisiones adoptadas en común por todos, sorteo de las magistraturas más que elección, necesidad de que todos los magistrados rindan cuentas), el orador tal vez quiso evitar previamente semejantes ataques o, al menos, atenuar su fuerza.

¿Quién es el verdadero autor del «Debate persa retomado por Heródoto y dónde lo encontró el historiador? No lo sabemos. Tampoco conocemos con seguridad la propia posición política de Heródoto. En este «Debate», Darío, portavoz de la monarquía, resulta vencedor pero esto no prueba nada: dado que históricamente Darío se apoderó del trono persa el año 522 tenía que ser él necesariamente el vencedor. En todo el resto de la obra de Heródoto, lo hemos visto, la monarquía persa representa el despotismo absoluto que es reprobado. Por el contrario, si acaece que Heródoto alaba la isegoria ateniense por su eficacia práctica en el plano militar, también se lanza en ocasiones a una crítica devastadora del demos ateniense, avanzando precisamente los mismos reproches dirigidos a todo gobierno democrático por los abogados de la oligarquía y de la monarquía en su «Debate persa»: las masas son ignorantes y fáciles de engañar (V 97).

Entre estos tres discursos el elogio de la democracia, que es el primero, tiene una argumentación más larga y más detallada. Por lo tanto se puede con alguna verosimilitud hacer remontar esos argumentos a la enseñanza, escrita o no, de uno de los sofistas más antiguos, Protágoras de Abdera. En todo

acontecimiento inesperado que altera las trayectorias precisas de la causalidad previsible; y lo «divino» no es en la historia más que un factor de importancia despreciable. En sus discursos, el atributo específicamente humano, el logos –discurso, argumento, razón– permanece de algún modo sacrosanto. A quienes hacen mal uso o abusan del logos –partidarios de la guerra civil, diplomáticos internacionales o políticos deshonestos como Cleón o Alcibíades– Tucídides los desprecia por encima de todo.

### SÓCRATES Y SUS DISCÍPULOS

La mayor parte de lo que los griegos de hecho nos dejaron sobre teoría política en sentido estricto es más o menos hostil a la política democrática, por no decir a toda clase de política. El fundador de esta tradición antidemocrática y antipolítica aparentemente es Sócrates, personaje destacado, peculiar y controvertido, filósofo que, con la excentricidad que lo caracteriza, no escribió una sola línea. La caricatura que de él propone Aristófanes en las Nubes es sin ninguna duda cruelmente injusta, pero parece haber incrementado su impopularidad y por lo tanto tienen cierta responsabilidad en la condena a muerte, por impiedad e inmoralidad que le infligió el Tribunal del Pueblo en el 399. Sócrates era tal vez, desde cierto punto de vista, un buen ciudadano demócrata: observaba escrupulosamente los rituales de la democracia y, a diferencia de Platón, su discípulo más famoso, tomó parte en la actividad política pública. En este sentido ocupó su puesto en el Consejo de los Quinientos y combatió por su patria. Sin embargo no tenemos ninguna prueba incontestable de que, en el plano ideológico y teórico, haya sido un buen demócrata. «La mayoría siempre está equivocada» no es una consigna política o una tesis filosófica compatible con una sociedad igualitaria que, en principio, adopta decisiones importantes acerca del gobierno del Estado por medio de un voto mayoritario de todos los ciudadanos, cualesquiera que sean su riqueza, su nacimiento o su inteligencia.

El Sócrates de Platón difiere considerablemente del de Jenofonte, hasta el punto de que en ocasiones es imposible reconciliarlos, pero estas dos imágenes rivales de su maestro común están de acuerdo de forma casi perfecta en hacer de Sócrates un adversario encarnizado de la incompetencia técnica del procedimiento democrático. Según él, y según sus discípulos, faltan a las masas la inteligencia, la instrucción y los saberes especializados, indispensables para juzgar la que será la mejor conducta a mantener por Atenas, indispensables incluso para escoger los mejores medios para aplicar sus decisiones mal fundamentadas. Para estos discípulos de Sócrates, individuos de la alta sociedad, la condena a muerte de su maestro por un jurado popular formado por quinientos jurados, casi todos ciudadanos atenienses «ordinarios», confirmaba la idea general según la cual la democracia es inepta. Sin embargo, también buscaron el dar a sus críticas de la política democrática -y en el caso de Platón de toda política no filosófica- el lustre de un principio imparcial. Sus críticas pueden clasificarse bajo cuatro puntos.

Para comenzar, la libertad y la igualdad. Estas son las consignas de la democracia antigua, y también moderna (aunque el sentido de estas palabras ha cambiado mucho). La libertad que amaba el griego partidario de la democracia en la que veía una protección contra el dominio arbitrario de los ricos y de los bien nacidos así como el derecho a aportar una contribución no desdeñable al gobierno de su ciudad, no era para Sócrates y sus amigos más que licencia y anarquía, la imagen misma de un mundo al revés. En cuanto a la igualdad, con la excepción de un puñado de monarcas hereditarios y de tiranos o candidatos a la tiranía, todos los griegos la apreciaban; es por ello que oligarcas y demócratas podían invocar por igual los términos de valores que comenzaban por el prefijo iso- (como isonomia, isocratía). Sin embargo, Sócrates y sus amigos consideraban inaceptable el igualitarismo democrático, porque trataba como iguales a personas que, según su juicio superior, estaba claro que no lo eran.

Según ellos era por tanto contrario a la justicia natural que la designación para ocupar las magistraturas por medio de un sorteo hiciese de todos los ciudadanos individuos iguales tanto en el plano de la función como en el plano simbólico; y era literalmente absurdo que la mayoría, formada por ciudadanos pobres, ignorantes, estúpidos, mal educados e inconstantes, tuviese los medios de vencer sobre la minoría, la elite rica, informada, inteligente, instruida y razonable, sim-

plemente porque sus votos eran más numerosos, ejerciendo de esta forma una tiranía colectiva.

Esta segunda crítica da lugar a otra. Puesto que la ley expresa la voluntad de la mayoría y que la voluntad de la mayoría puede cambiar de una reunión de la asamblea a otra, no es la ley quien gobierna en democracia, sino la mayoría de los ciudadanos –personas pobres, ignorantes, estúpidas, etc.

Cuarta y para nosotros última crítica: la democracia, lejos de ser el gobierno de todo el pueblo por el pueblo y para el pueblo, es el poder, mal disfrazado, de la clase de los pobres sobre la clase de los ricos en beneficio de los pobres. Al retirarse de la vida política democrática, los miembros de la elite que tienen tal juicio sobre la democracia se muestran completamente consecuentes y lógicos.

Estas son tal vez las razones que hicieron que Platón renunciase a la práctica de la política. Sin ninguna duda estaba además sinceramente asqueado por el comportamiento de algunos miembros de su familia cercana, en particular Critias, en el período que siguió al derrocamiento del régimen democrático en el año 411 y después en el 404. Los golpes de Estado, los contragolpes, las mentiras y la sangre derramada, frutos inevitables de la stasis en Atenas, sin duda no le hicieron apreciar la política cotidiana. Sin embargo, hay un fenómeno al menos tan importante como esta «retirada», no sólo para la historia de la filosofía política en el platonismo, sino también para la historia de la cultura política griega en general: es la orientación completamente nueva que la ética y la metafísica de Sócrates y de Platón darán al pensamiento político en Grecia.

Un pasaje de Plutarco, sea o no literalmente histórico, expresa muy bien este cambio: «Entre las inscripciones de Delfos, la que se consideraba más divina era «conócete a ti mismo». Es esta inscripción, según lo que dice Aristóteles en sus obras platónicas, la que empujó a Sócrates a preguntar y a preguntarse».

La introspección socrática da a la investigación ética un giro individualista y esotérico. Platón lo afirma con fuerza: es en el alma individual que se debe buscar la virtud y el bien de esta alma es más importante que el bien de la comunidad de almas que constituye la *polis*. Sócrates, se dice, quería que se le considerase como un ciudadano de la totalidad del mundo. Uno de sus contemporáneos, yendo más lejos, rechaza que se vea en él a un miembro de cualquier comunidad política particular. Para los que defendían con seriedad semejantes ideas la utopía no estaba muy lejos.

## LA POLÍTICA DE LA EUTOPÍA

La palabra seudo griega «utopía», fabricada por Thomas More el año 1516, era deliberadamente ambigua: el prefijo «u» puede entenderse tanto por el griego «ou» (no), y la utopía es entonces un «no-lugar», como por el griego «eu» (bien), y se trata entonces de un «buen lugar». El propio More actuó de modo que levantó todas las dudas: su Utopía es ciertamente un «ninguna parte» (como Erewhon -Nowhere- el mundo invertido de Samuel Butler) pero en el uso ordinario de los idiomas modernos la palabra se ha utilizado principalmente para designar las «eu-topías», las fabulaciones literarias puramente imaginarias en las que, según la expresión del doctor Pangloss en el Cándido, todo es para lo mejor en el mejor de los mundos posibles. En el sentido de eu-topía, el género al que pertenece la *Utopía* de Thomas More es tan antiguo como la cultura occidental. En Homero la lista de los lugares deseables y bienaventurados -todavía más deseables en el transcurso de la Época Oscura, adoptaron la forma de la tradición épica- comprende entre otros Siria, la isla de los Comedores de Loto y Feacia.

La propensión a la utopía encuentra siempre su origen en la insatisfacción ante el estado de cosas, pero produjo proposiciones concretas muy diferentes. Todos los autores de utopías tienden a criticar indirectamente las formas de sociedad existentes invitando a sus lectores a admirar una sociedad supuestamente superior, fundada artificialmente por un legislador perfectamente sabio que sigue principios universales. Pero el modo en que los utopistas perciben los males de la sociedad real en la que viven difiere fuertemente, al igual que su modo de comprender la historia y su ideal moral, político y social. Las soluciones a los problemas fundamentales que plantea la construcción de una utopía cambiaron a su vez mucho. Así, incluso si al distinguir entre la «ideología» punto de vista de una clase dominante que pone el acento en la estabilidad duradera de los sistemas sociales existen-

República. Se podría pensar que las Leyes que pretenden elaborar la constitución de una ciudad nueva e ideal, Magnesia, que se fundará en Creta, están destinadas a dar detalles del proyecto simplemente bosquejado en La República; pero las diferencias entre las dos obras son tan numerosas y tan importantes que sin duda es mejor considerar que las Leyes describen el Estado que Platón se resigna a aceptar carente de otra cosa mejor. Se resigna sin duda porque entre tanto había comprendido que sus filósofos-reyes, fundamentales en La República, no se encuentran verdaderamente cuando se les requiere.

Ambas obras presentan características de aire espartano: la reglamentación o la restricción por el Estado de la propiedad privada, de la industria, del comercio, del uso de la moneda y de los contactos con el extranjero; las comidas en común; por último la igualdad entre los sexos: se ve con claridad cómo las relaciones sexuales y el matrimonio están puestos al servicio de la comunidad. Este último rasgo se parece un poco a la propuesta de la que Aristófanes se burla hacia el año 392 en *Las Asambleístas*, en la que las esposas de los ciudadanos atenienses establecen una ginecocracia antiutópica. Sin embargo, al menos en un estado subyacente en *La* República, se encuentra también una metafisica específicamente platónica que hace básicamente problemática cualquier clase de relación con una realidad política del tipo que sea. Semejante base filosófica explícita no aparece en las Leyes, pero la obra no es por ello más realista o más práctica. Los objetivos éticos de Platón siguen siendo fundamentalmente incompatibles con los hábitos, las creencias y los intereses de aproximadamente todos los griegos. Además, al hacerse el abogado apasionado de Magnesia como una teocracia ideal, Platón introducía una novedad profundamente extraña a Grecia.

## HACIA UNA UTOPÍA PRÁCTICA

De una manera tan ardiente como sus contemporáneos creadores de utopías, los pensadores políticos del siglo IV, que no eran utopistas, también deseaban la estabilidad y la armonía en política: la estabilidad de las instituciones y la armonía de las concepciones y de las aspiraciones. Entre los Estados existentes Esparta, una vez más, parecía acercarse más que otros a la realización de su doble objetivo. ¿Pero cómo? Los comentaristas antiguos no se entendían en lo referente a cómo clasificar la *politeia* espartana, que no se correspondía verdaderamente con ninguno de los tres tipos de gobierno reconocidos (monarquía, oligarquía, democracia). Por tanto optaban por uno u otro de esos tres tipos, justificando como podían las anomalías detectadas o, también, cortaban el nudo gordiano diciendo que Esparta era una mezcla de los tres. Históricamente la primera solución era ciertamente justa; pero ideológicamente los teóricos de la «Constitución mixta» ofrecían la propuesta más interesante en la medida que buscaban una solución inédita a la polarización entre ciudadanos ricos y pobres que, en el mundo real, producía la stasis cada cierto tiempo y una alternancia mal ordenada entre la oligarquía y la democracia.

Cuando Tucídides alaba en el régimen de los Quinientos un «equilibrio razonable» entre pobres y ricos (VIII 97, 2), nos proporciona un indicio que tiende a mostrar que ya había adoptado la teoría de la constitución mixta, aunque en una versión más antigua; pero la exposición mejor atestiguada y más destacable de esta teoría se encuentra en Aristóteles. En su época la mayor parte de los Estados griegos se gobernaban a sí mismos, según tal o cual forma de democracia o de oligarquía, pero ninguna de esas formas era plenamente aceptable a sus ojos. Pues, según él, la oligarquía y la democracia son ambas formas de gobierno sectarias, fundadas sobre las clases: la oligarquía es el gobierno de los ricos en sus intereses de clase, lo mismo que la democracia es el gobierno de los pobres en el interés de los pobres. Por consiguiente, entre todas las constituciones existentes, solamente una le parece aceptable, aunque todavía esté lejos de su ideal, se trata de una constitución a la que, de un modo un tanto impreciso, denomina simplemente politeia. Es aceptable porque en una *politeia* el equilibrio del poder está en manos de ciudadanos que no son ni (muy) ricos ni (muy) pobres sino que tienen un moderado bienestar, ocupan una situación económica en el medio, entre los ricos y los pobres. Aristóteles ofrece por lo tanto una versión de la constitución mixta de checks and balance -como se dice sobre la constitución de los Estados Unidos-, muy diferente de la versión habitual que insistía en la «mezcla»; esta versión aristotélica no debe nada a Esparta,

cuyo «legislador», en esta perspectiva, no tiene nada de admirable.

Sin embargo, pese a su pragmatismo relativo, Aristóteles no consigue rechazar por completo la herencia de Sócrates y de Platón. Convencido de que el hombre es un *politikon zoon*, un «viviente político», destinado por naturaleza a alcanzar su fin (*telos*) innato en el marco específicamente griego de la *polis*, Aristóteles bosquejaba para sus discípulos del Liceo su versión de la *Polis* ideal en el momento mismo en que su antiguo discípulo Alejandro de Macedonia ponía fin a la *polis* griega real como paradigma de la vida política, del gobierno por sí mismo. Si es ne-

cesario clasificar el ideal político de Aristóteles sería necesario verlo como una forma de
aristocracia fuertemente sospechosa de platonismo; y, a pesar de las profundas reflexiones que efectuó sobre el mundo griego real,
su politeia apenas habría tenido más ocasiones de imponerse en la realidad que los sistemas utópicos de su maestro Platón. Tal vez
la política normal, completamente humana,
del mundo griego, tenía más cualidades de lo
que sus detractores, y especialmente los utopistas, estaban dispuestos a aceptar.

Paul Cartledge

## ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

Baldry, Harold C., *Ancient Utopias*, University of Southampton Inaugural Lecture, 1956. Bertelli, Lucio, «L'utopia greca» en *Storia delle idee politiche*, *economiche e sociali*, ed. Luigo Firpo, vol. I: *L'antichità classica*, pp. 463-581, Unione tipografico-Ed. Torinese, Turín, 1882. Carter, Laurence, B., *The Quiet Athenian*, Clarendon Press, Oxford, 1986.

CARTLEDGE, Paul A., Agesilaos and the Crisis of Sparta, Duckworth, Londres, 1987.

Dawson, Doyne, Cities of the Gods. Communist Utopias in Greek Thought, OUP, Nueva York, 1992.

Dodds, Eric R., *The Ancient Concept of Progress and other Essays*, Clarendon Press, Oxford, 1973.

FINLEY, Moses I., «Utopianism ancient and modern», en *The Use and Abuse of History*, Hogarth Press, 2.ª ed., Londres, 1986 (versión española, «Vieja y Nueva Utopía» en *Uso y Abuso de la Historia*, Crítica, Barcelona, 1977, pp. 273-294).

Goutourov, Vladimir, Antichnaya Sotsial'naya Utopia: Voprosy Istorii i Teorii (Utopias sociales antiguas: cuestiones de historia y de teoria), University Press, Leningrado/San Petersburgo, 1989.

Humphreys, Sally C., *The Family, Women and Death. Comparative Studies*, University of Michigan Press, 2.ª ed., Ann Arbor, 1993. Iacono, Alfonso M., «L'utopia e i Greci», en S. Settis (ed.), *I Greci*, Vol. I: *Noi e I Greci*, Einaudi, Turín, 1996.

LOGAN, George M., The Meaning of More's "Utopia", Princeton University Press, Guilford, 1983.

LOVEJOY, Arthur O., y Boas, George, *Primitivism and Related Ideas in Antiquity*, Johns Hopkins University Press, Baltimore, 1935.

MANUEL Frank E. v MANUEL Fritzie P. *Lito-*

Manuel, Frank E. y Manuel, Fritzie P., *Uto*pian Thought in the Western World, Blackwell, Oxford, 1979 (versión española, *El Pen*samiento Utópico en el Mundo Occidental, Taurus, Madrid, 1984, 4 vols.).

Moore, Barrington, jr. *Privacy. Studies in Social and Cultural History*, M. E. Sharpe Inc., Nueva York y Londres, 1984.

NEVILLE-SINGTON, Pamela y SINGTON, David, Paradise Dreamed. How Utopian Thinkers have changed in Modern World, Bloomsbury, Londres, 1993.

PÖLMANN, Robert von, Geschichte der sozialen Frage und des Sozialismus in der antiken Welt, ed., F. Oertel, Beck, Munich, 1925. ROBERTS, Jennifer T., Athens on Trial. The Antidemocratic Tradition in Western Thought, Princeton University Press, Princeton, 1994. TERRAY, Emmanuel, La politique dans la caverne, Le Seuil, París, 1990.

Vogt, Joseph, Ancient Slavery and the Ideal of Man, Blackwell, Oxford, 1974.

## REMISIONES

Figuras del político
El Sabio y la política
Epicuro
Sócrates
Cinismo
Invención de la política
Retórica
Platón
Jenofonte

# EL SABIO Y LA POLÍTICA LA ÉPOCA HELENÍSTICA

Es necesario que el sabio, es decir, el hombre sensato o, dicho de otra forma, la persona perfectamente racional se inmiscuya en la política? No, respondían los epicúreos, a menos que se vea obligado por la urgencia de los acontecimientos. Si, decían los estoicos, a menos que se vea impedido para hacerlo de un modo u otro.

Epicúreos y estoicos no se limitaron, ni mucho menos, al examen de esta única cuestión en materia de política. Los primeros emprendieron la explicación del origen de la sociedad y la emergencia de la ley por la optimización de un interés recíproco en materia de seguridad e insistieron en la necesidad de una forma de gobierno. Estas ideas sobrevivieron en las Máximas Capitales de Epicuro (341-271 a.C.): la justicia se concibe como un contrato de no agresión mútua y las leyes obtienen su legitimidad de su eficacia, según las ventajas comunes que proporcionan. Los pocos restos del texto que se conservan, tan fustrantes, nos proporcionan una idea de lo que podía ser la concepción epicúrea de una comunidad ideal de amigos. En lo que concierne a los estoicos Plutarco nos informa que «Zenón había escrito mucho, tuvo en consideración su concisión, Cleantes también y Crisipo todavía más sobre las cuestiones del orden político, del ejercicio del poder, del arte oratorio y de las decisiones judiciales» (Contradicciones de los estoicos, 1033b). Aunque nos hayan llegado muy pocos testimonios diferentes, algunos extractos y pequeños fragmentos, acerca de la mayor parte de estos textos, podemos encontrar más informaciones sobre la comunidad ideal de los sabios que describe Zenón (334-262 a.C.), el fundador del estoicismo, en su obra titulada *Politeia*, conocida normalmente con el nombre de *La República*, pero que se traduciría con más precisión por *El Orden Político*. Al igual que Diógenes el Cínico (mitad del siglo IV a.C.) en su obra igualmente titulada *Politeia*, Zenón describe una comunidad de hombres libres y virtuosos que habría hecho tabla rasa de todas las instituciones políticas y religiosas de la ciudadestado y en la que se habría introducido el reparto comunitario de las mujeres y de los niños. Las relaciones de amistad y de amor permitirían encontrar un fin común estableciendo la cohesión de la ciudad.

En todo caso es necesario considerar la respuesta de estos filósofos a la cuestión del compromiso del sabio, respuesta crucial para evaluar sus posiciones teóricas efectivas en materia de política y de vida de la polis. Los dos argumentos principales desarrollados sobre esta cuestión, el de Epicuro y el del tercer director de la Stoa, Crisipo, (hacia 280-206 a.C.), se reúnen en dos libros que llevan el mismo título Sobre los modos de vida, en los que los autores tratan al parecer sobre los diferentes puntos de vista sobre el tipo de vida que conviene al sabio. Estos tratados se sitúan en el seno de una larga tradición. Platón en el Gorgias concluye la discusión entre Sócrates y sus interlocutores Gorgias, Polos y Calicles, sobre la necesidad de escoger entre varias existencias: la del orador que ejerce sus talentos sobre la escena pública y tiene que plegarse a los caprichos de las masas, o la del filósofo que tiene por vocación mejorar a los hombres. La República de Platón se apoya en la idea de que existen esencialmente tres modos de vida que reflejan cada uno de ellos el dominio de una u otra de las partes del alma: la que está consagrada a la adquisición de la riqueza, la que

está regida por el honor y la ambición, y la vida del filósofo. Esta misma tripartición es retomada por Aristóteles al comienzo de la *Ética a Nicómaco*, incluso si hace del placer el fin último del modo de vida más bajo. Sus discípulos, Teofrasto y Dicearco, que escribieron al comienzo de la época helenística, parecen haber tenido opiniones divergentes en lo que se refiere al peso relativo de las pretensiones de la vida política y de la vida filosófica.

La obra de Epicuro, Sobre los modos de vida, comprendía hasta cuatro libros y al parecer fue una de sus obras éticas más importante. Si el texto se ha perdido por completo, conocemos no obstante algunas de sus tesis principales. El primer libro condenaba la participación en la vida política, el segundo hacía lo mismo sobre el modo de vida de los . cínicos. Aunque las fuentes no atribuyen a este tratado ninguna instrucción positiva, no se puede dudar que haya recomendado seguir una vida apacible de «retirada lejos de las multitudes (Máximas capitales, 14) en compañía de amigos. Una de las más célebres sentencias de los epicúreos: «vivir escondido» (lathe biosas), indica con concisión la vía a seguir en el momento de esta elección decisiva. Para los consejos prácticos más precisos no podemos contar más que con un amasijo de textos diversos y especialmente con la compilación desordenada, sin ningún principio establecido, que Diógenes Laercio utilizó en sus Vidas de los Filósofos (10, 117-121). Comprende resúmenes extremadamente sucintos de sus posiciones sobre las que se puede citar entre otras un punto de vista negativo sobre el matrimonio y las relaciones sexuales, otro sobre los esclavos a quienes se debe tratar con humanidad, o también sobre el comportamiento adecuado, es decir, sin excesos que conviene adoptar en una asamblea, su opinión sobre la música y la poesía sobre las que el hombre instruido podrá discutir pero no escribirá y sobre la adquisición de riquezas, que no deberá buscar nada más que cuando la situación lo exija y no obtenerla más que instruyendo a otros en su sabiduría.

¿Qué razón se oculta entonces tras el precepto indicado al sabio de mantenerse a distancia de la política? Parece posible encontrarla a partir de las diferentes apreciaciones de los epicúreos sobre la cuestión de la seguridad (asphaleia). Sus ideas se inscriben en el marco general de una teoría de la ley y de la sociedad sobre las que poseemos un tanto más de informaciones que sobre algunas otras de sus posturas ya mencionadas. En efecto, disponemos de una discusión bastante larga acerca de este tema que Porfirio (siglo III d.C.) extrajo de una obra de Hermarco, el sucesor de Epicuro a la cabeza de la escuela. En sus grandes líneas esta teoría sostiene que la función de una comunidad regida por la ley es la de proteger a sus miembros contra cierto número de peligros fundamentales que amenazarían su vida y su felicidad, ya provengan del exterior como en el caso de los animales salvajes o de los vecinos hostiles o del interior de la ciudad, en especial cuando ciertos individuos prefieren su propio beneficio al de la comunidad. La ley no es con todo la única seguridad del individuo contra el comportamiento hostil de sus conciudadanos. Epicuro sugiere otras estrategias sociales, concebidas en el seno de una comunidad jurídica de manera que se refuerce el sentimiento de confianza experimentado por sus integrantes. Y en primer lugar nos son necesarios amigos, debido a las ventajas que nos proporcionan pero sobre todo para estar «seguros de su socorro» (Sentencias Vaticanas, 34). La formación de las amistades «refuerza el espíritu» mientras que sin ellas nuestra vida estaría «llena de peligros y de miedos» y «nos sería imposible en esta vida el conservar una sola alegría verdaderamente duradera» (Cicerón, De Finibus, 1.66-67). En resumen, la amistad -y la certidumbre que nos proporciona de encontrar un sostén en caso de necesidad- refuerza la seguridad.

Epicuro nos dice a continuación que «la seguridad más pura nace de una vida apacible alejado de las multitudes (Máximas Capitales, 14). Puesto que el sabio espera en primer lugar de la sociedad que asegure su seguridad, el rechazo de toda actividad política será la mejor estrategia posible para un miembro de la comunidad. La razón está sin duda en que la vida política está llena de facciones, traiciones y otras cosas malas; el que sostuviese lo contrario se engañaría groseramente como los subraya sarcásticamente el capítulo siete de las Máximas Capitales: «Algunos quisieron hacerse famosos y respetados con la esperanza de encontrarse entonces en seguridad con respecto a los hombres. Si con posterioridad la vida de estas personas es segura, lo es por que alcanzaron el bien

pruebas de un carácter virtuoso y se mostraba dispuesto a aprender. Se dice, no obstante, que Crisipo autorizaba este tipo de vida incluso cuando nada indicaba un progreso en la educación moral del rey. De acuerdo con esta doctrina algunos de los miembros más eminentes de la escuela aceptaron puestos en la corte. Perseo, el discípulo favorito de Zenón, se convirtió de este modo en el consejero de Antígono Gónatas de Macedonia y después fue uno de sus generales. El rumor afirma que Esfero (mitad del siglo III a.C.) residió en Alejandría en la corte de Tolomeo Filadelfo, y también junto a Cleómenes III de Esparta y que ayudó, se dice, a reintroducir y reformar el sistema espartano tradicional. En algunas ocasiones se ha planteado la hipótesis de un compromiso teórico de los estoicos en favor de la democracia, que en la práctica tanto Zenón en Atenas como Esfero en Esparta habrían intentado promover, pero ninguna fuente lo confirma. Ciertamente el eminente estoico Panecio llegó a ser, hacia la segunda mitad del siglo 11 a.C., el amigo del gran senador romano Escipión el Africano, pero no sabemos nada de la influencia que pudo haber ejercido sobre este último.

Los estoicos sostenían que el hombre es un animal político por naturaleza, concebido para llevar una vida activa, práctica, y no una existencia solitaria. Varias características del comportamiento del hombre perfectamente racional emanaban de esta concepción. En primer lugar y como es natural para una criatura dotada de sentimientos, tendrá que casarse y engendrar hijos por su propio bien y el de su país, lo que va contra los principios generales de Epicuro. Seguidamente tendrá que mostrarse dispuesto a sufrir y morir por su país en la medida que esté regido por un gobierno moderado. Por último tendrá que comprometerse en la vida política, especialmente cuando el orden político se acerque de manera evidente a las formas ideales de constitución, es decir, sin duda al gobierno aristocrático o de esta constitución mixta por la que abogaba Dicearco, o también esta república de los sabios que sugiere Zenón en La República. Ciertamente en determinadas circunstancias «se verá impedido» a tomar parte de forma activa en la vida política, la mayor parte de las veces sin duda debido a la corrupción en el seno de la ciudad, que hace difícil o incluso imposible actuar por el bien

del país, o bien, según los propios términos empleados en nuestras fuentes, favorecer la virtud y reprimir los vicios, lo que, se dice, es en todo caso el objeto de la política. Es necesario añadir en último lugar que la educación, la preparación del las leyes y la redacción de libros susceptibles de aprovechar a quienes los leen, son actividades que convienen muy especialmente al hombre de bien, que según ellos es el hombre sensato conforme a los principios socráticos. ¿Acaso debemos ver en el ejercicio de la función real y en la vida cortesana variantes excepcionales de la vida política? En todo caso no podemos establecer aquí una oposición radical entre los dos ámbitos en la medida que el modo de vida político en la teoría estoica expresa las manifestaciones espontáneas de vida social a las que nos vemos inclinados de forma totalmente natural, y dado que los estoicos reúnen en el seno de dominio político una gran variedad de actividades de carácter público. Nada en las fuentes de las que disponemos indica sin embargo la menor tentativa de explicar la relación entre los dos primeros tipos de vida propuestos al sabio.

La tercera forma de vida propuesta por Crisipo es la del filósofo. El no quería que se confundiese con la vida tranquila de retiro ocioso que criticaba por otro lado por su hedonismo, apenas disimulado o perfectamente explícito -aludiendo respectivamente a los peripatéticos y a los epicúreos en términos apenas velados-. Parece haber preferido describirla con otros términos: «ser un sofista», lo que consistía en establecerse como profesor y seguidamente practicar de forma profesional la enseñanza de la filosofía. Una denominación tan provocadora y aparentemente incongruente no se escogió sin razones. En La República, Platón había insistido en la diferencia radical, propiamente hablando en la incompatibilidad, de dos prácticas, el hecho de gobernar y la búsqueda de riquezas. Entre los principales reproches que dirige en gran cantidad a los sofistas a lo largo de sus diálogos, se encuentra también la denuncia del carácter esencialmente mercenario de su motivación, y esto pese a la vinculación que mantenían con la virtud y con el saber. Esto supone que el verdadero filósofo no deberá buscar el ganar dinero ni aceptarlo de un discípulo. Aparentemente Crisipo opinaba que semejantes posturas eran poco realistas, incluso contradictorias

## LUGARES Y ESCUELAS

## DEL SABER

## CONSIDERACIONES GENERALES

a filosofía tiene dos orígenes, escribe Diógenes Laercio al comienzo de las Vidas y opiniones de los filósofos célebres: el primero se dice que es jonio, puesto que Tales (que era de Mileto, en Jonia) fue maestro de Anaximandro; el segundo se dice que itálico, siguiendo a Pitágoras, que enseñó la filosofía en Italia la mayor parte del tiempo». Diógenes Laercio divide además a los filósofos en diez sectas (baireseis), entendiendo con esta palabra una doctrina positiva coherente o, al menos, un juicio sobre el mundo fenoménico (I, 13, 20).

Diógenes Laercio clasifica así pues a los filósofos según los mismos criterios que estudiamos aquí: los lugares y las escuelas del saber. En lo que concierne a los lugares, Diógenes y sus fuentes nos dicen que la filosofía está escindida desde su inicio en diversas tendencias, que recorren el mundo griego de un extremo a otro, de Asia Menor a la Magna Grecia. De hecho la filosofía nace en los extremos más lejanos del universo helénico y no llega hasta una fecha relativamente tardía a Atenas. Según Diógenes, otra vez, la pertenencia de un filósofo a una escuela depende del contenido de su pensamiento y no implica necesariamente el integrarse en una institución del tipo que sea.

Los filólogos del siglo pasado y del comienzo de este siglo vieron en las escuelas filosóficas de la Antigüedad el origen de la idea de «Universidad». De esta forma nos proporcionaron una imagen moderna de estas escuelas, sobre todo de la Academia y del Liceo: eran instituciones científicas con profesores titulares, asociados y asistentes jóvenes, estudiantes en sus comienzos y doctorandos, salas y cursos para la enseñanza. Esta imagen no es con frecuencia más que una metáfora inocente, pero a veces ha contribuido a deformar nuestra representación de la actividad de los filósofos de la Antigüedad.

El fenómeno se limita a la atmósfera de los estudios clásicos. Medievalistas e historiadores de la educación han subrayado las diferencias entre las escuelas filosóficas antiguas y las universidades modernas: estas tienen un estatuto oficial reconocido por el Estado, cada función está garantizada por una sanción pública y el curso de los estudios tiene como resultado un título que certifica el grado obtenido. Pero un gran profesor como Sócrates no distribuía títulos. Por otra parte, en las universidades modernas el ser miembro de la institución no exige la adhesión a una corriente de pensamiento; al contrario, en el mundo antiguo habría una sorpresa general si un seguidor de la academia hubiese sostenido, espada en mano, la superioridad de la ética de Epicuro. Las escuelas filosóficas antiguas, incluso las más organizadas, son en principio instituciones libres y la adhesión a ellas implica, como dice Diógenes, la adopción de una firme posición teórica. Concluiremos, con el diccionario Robert, que las escuelas filosóficas de la antigüedad son «grupos de personas [...] que se reclaman seguidoras de un mismo maestro o profesan las mismas doctrinas y muy raramente son las que se vinculan con una institución.

Es difícil generalizar en lo que concierne a las formas de organización de las diferentes escuelas: las fuentes son con frecuencia insuficientes y los autores antiguos pocas veces se detuvieron en describir los aspectos de su actividad. Además, la organización dependía directamente de la doctrina profesada. En la actualidad todos los departamentos de filosofía se parecen; en la Antigüedad los filóso-

### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

# Textos y traducciones

Diógenes Laercio, Vidas, doctrinas y sentencias de los filósofos ilustres (versión española en Biógrafos griegos, Aguilar, Madrid, 1973, existen otras versiones parciales en varias ediciones).

Fідоремо, *Agli amici di scuola* (Pherc. 1005), ed. Traducida y comentada por A. Angeli, Nápoles, 1988.

— Storia dei filosofi. Platone e l'Academia, ed. Traducida y comentada por T. Dorandi, Nápoles, 1991. (Véase también la edición parcial comentada de K. Gaiser, Stuttgart-Bad Canstatt, 1988.)

— Storia dei filosofi. La Stoa da Zenone a Panezio, ed. T. Dorandi, Leiden, 1994, Porfirio, Vida de Plotino, ed. Traducida y comentada por L. Brisson et al., París, 1982-1992 (versión española, Vida de Plotino con las Enedadas I-II de Plotino, introducción, traducción y notas de Jesús Igal, Gredos, Madrid, 1992).

FOLLET, S., «Lettre d'Hadrien aux Epicuriens d'Athènes», *REG*, 107, 1994, pp. 158-171.

## Estudios

Burkert, W., Weisbeit und Wissenschaft. Studien zu Pythagoras, Philolaos und Platon, Nurenberg, 1962.

CLAY, D., «Individual and community in the first generation of the epicurean school», en *Syzetesis, Studi* [...] *Gigante*, Macchiaroli, Nápoles, 1983, pp. 255-279.

Cambiano, G., La filosofia in Grecia e a Roma, Roma-Bari, 1983.

DE WITT, N. W., Organisation and procedure in Epicurean groups, coll. Philol. 31, 1936, pp. 205-211.

DONINI, P. L., Le Scuole, l'anima, l'impero. La filosofia antica da Antioco a Plotino, Turín, 1982.

EVRARD, E., "A quel titre Hypatie enseigna-telle la philosophie?", *REG*, 90, 1977, pp. 69-74. FOWDEN, G., "The platonist philosopher and his circle in late antiquity", *Philosophia* (Atenas), 7, 1977, pp. 359-383.

Fraser, P. M., *Ptolemaic Alexandria*, Oxford, 1972.

GARBARINO, G., Roma e la filosofia greca dalle orgini alla fine del II secolo A.C., Turín, 1873. GLUCKER, J., Antiochus and the late Academy, Gotinga 1978.

GOULET, Richard (ed.), *Dictionnaire des philosophes anciens*, vol., I-II (A-D), París, 1989-1994.

Griffin, M. y Barnes, Johathan (eds.), *Philosophia togata*. Essays on *Philosophy and Roman society*, Oxford, 1989.

Haase, W., Temporini I., Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, T. II, Bd. 36 (Philosophie) en 7 tomos; Bd. 37 (Wissenschaft), tomos I-II, Berlín-Nueva York, 1987-1994.

Hadot, Ilsetraut, *Le problème du néoplato*nisme alexandrin. Hiérocles et Simplicius, Institut d'études augustiniens, París, 1978.

HADOT, Pierre, Qu'est-ce que la philosophie antique?, Gallimard, París, 1955.

JOUANNA, Jacques, *Hippocrate*, Fayard, París, 1992.

LYNCH, J. P., Aristotle's School. A Study of a Greek Educational Institution, Berkeley, 1972.

MARROU, Henri-Irénée, Histoire de l'éducation dans l'antiquité, Le Seuil, París, 1948, 1956 (versión española, Historia de la Educación en la Antigüedad, Akal, Madrid, 1985).

MEYER, B. F. y SANDERS, E. P. (eds.), Jewish and Christian Self-definition; vol. III, Self-definition in the Graeco-Roman world, Londres, 1982.

MÜLLER, R., Die Epikureische Gesellschaftstheorie, Ak. Verlag., Berlin, 1972.

NATALI, Carlo, Bios theoretikos. La vita di Aristotele e l'organizazzione della sua scuola, Il Mulino, Bolonia, 1991.

STADEN, E. Von, *Herophilus. The art of medi*cine in early Alexandria, Cambridge University Press, Cambridge, 1989.

TAORMINA, D. P., Plutarco di Atene. L'uno, l'anima, le forme, Catania, 1988.

Trabattoni, F., «Per una biografia di Damascio», *Rivista di Storia della Filosofia*, 40, 1985, pp. 170-201.

### REMISIONES

Medicina
Tolomeo
Aristotelismo
Milesios
Pitagorismo
Epicuro
Academia
Cinismo
Platonismo
Estoicismo

fuego. En cuanto a Anaxágoras, citaba los mismos datos en apoyo de su teoría según la cual existe una parte de todo en todo. Según su concepción, el aire contiene ya las nubes, el agua, la tierra, las piedras e incluso todas las otras clases de cosas, y los cambios no son más que modificaciones en las proporciones de los diferentes elementos que componen los objetos que percibimos. Incluso Meliso, cuando razona a partir de la posición de sus adversarios para refutar sus opiniones sobre el cambio dice que «la tierra y las piedras parecen llegar a ser a partir del agua».

Se ve por lo tanto que los criterios que servían para juzgar las teorías físicas presocráticas son la simplicidad, o la economía, o bien la fuerza de los razonamientos puestos en acción para justificarlos, y no la riqueza de los datos que contienen. En conjunto, los filósofos presocráticos no buscan apenas «incrementarlos datos que les proporcionaba la investigación empírica y, en general, no intentaron recurrir a la experiencia para «discernir» entre las interpretaciones concurrentes de estos mismo datos, conocidos o supuestos.

Sin embargo existen excepciones a esta regla general; pienso especialmente en Jenófanes (uno de los filósofos mencionados más arriba y cuyas concepciones epistemológicas recomiendan dedicarse a la investigación). Según una fuente ciertamente tardía, Hipólito, Jenófanes extrae sus argumentos de lo que llamaríamos fósiles para plantear su teoría según la cual las relaciones entre tierra y mar están sujetas a cambios: lo que es en la actualidad tierra firme estaba antaño recubierto por el mar. No sólo se encuentran conchas en el interior de las tierras y en las montañas, sino que se encuentran también huellas dejadas por organismos vivos en las canteras de Siracusa, de Malta y de Paros. Tanto si el mismo Jenófanes emprendió investigaciones sobre este tema como si no, es evidente que se esfuerza por reunir algo distinto a las observaciones ordinarias para apoyar su teoría.

Con todo son ciertas investigaciones armónicas atribuibles a los pitagóricos las que proporcionan el mejor ejemplo de investigación empírica más consistente en los filósofos presocráticos. Ciertamente las anécdotas que relatan los experimentos que permitieron a Pitágoras descubrir los intervalos de la octava, de la quinta y de la cuarta, son invenciones tardías. De hecho, un gran número de entre ellas refieren experiencias que no proporcionarían en realidad los resultados citados. En cualquier caso la investigación empírica sobre las armonías musicales es ciertamente anterior a Platón, puesto que este último critica en la República esta manera de abordar los problemas. En la *República* (VII, 530 d), Sócrates comienza afirmando que está de acuerdo con la opinión que atribuye a los pitagóricos según la cual la armonía y la astronomía son ciertamente «ciencias hermanas». Pero seguidamente pone en cuestión el «trabajo inútil» que consiste en medir entre sí los sonidos y los acuerdos que se perciben. Es evidente que los pitagóricos no son los únicos aludidos. Pero Sócrates los critica porque «buscan números en los acuerdos que golpean la oreja pero no le alzan hasta los problemas». Para Platón el fin primordial asignado al verdadero estudio de la armonía es formar a los futuros reyes filósofos en el pensamiento abstracto; desde este punto de vista la búsqueda empírica es ociosa y supone incluso un obstáculo. Según la República parece por lo tanto que los pitagóricos habrían emprendido investigaciones detalladas de carácter empírico examinando las relaciones subyacentes de las armonías y de las gamas.

En esto tenemos los signos de un programa más deliberado de observación y de investigación. Pero es necesario comprender que este programa se emprendió por razones muy particulares. Diferentes fuentes, en especial Aristóteles, nos informan que para los pitagóricos «todas las cosas son números», aunque la interpretación de esta frase esté lejos de estar clara y que en sí misma esté controvertida. Según Aristóteles algunos pitagóricos creen que los números «constituyen» las cosas; los números son la materia de la que están formadas las cosas. Pero es más verosímil que los pitagóricos, o la mayoría de entre ellos, se adhiriesen simplemente a una doctrina menos extrema, a saber que las relaciones subyacentes de las cosas pueden «expresarse numéricamente»; de este modo se puede expresar el intervalo correspondiente a una octava por la relación de 2 a 1, pero esta relación no constituye la materia. En todo caso, cualquiera que sea la interpretación dada de la máxima pitagórica está claro que la doctrina que afirma que «todas las cosas son números» constituyó el principal estímulo de las investigaciones sobre las ar-

sustancias que presentan las calidades y las cantidades en cuestión. Pero las sustancias primeras mencionadas en las Categorías se analizan en la Física y en otros lugares en función de una combinación de forma y de materia. Un individuo humano es un synbolon, un compuesto concreto, hecho de materia y de forma. Pero la forma y la materia no son los componentes en el sentido de los elementos constitutivos del compuesto. Sería más exacto decir que son aspectos de la sustancia individual. Con respecto a toda sustancia individual cabe el preguntarnos de qué está hecha -su causa material-, y qué la convierte en la sustancia propia -su causa formal-, después nos preguntaremos qué la ha causado (la causa eficiente) y a qué objetivo sirve, cuál es su objetivo o fin (la causa final).

Mientras que Platón considera con frecuencia que las cosas particulares son inferiores a las formas, Aristóteles piensa que ejemplifican las formas, pues las formas aristotélicas responden a la cuestión de saber qué es lo que hace de una sustancia individual lo que es -lo que hace del individuo humano, digamos, el ser humano tal como es-. En la doctrina de la reminiscencia expuesta en el Fedón, Platón aceptaba que este proceso se podía desencadenar inicialmente por la percepción, por ejemplo observando cómo las cosas particulares se parecen o no a las cualidades que representan. De este modo una pareja de objetos iguales puede desencadenar el proceso de la reminiscencia que lleva a la aprensión de la Forma en sí misma, la Igualdad. Pero para Aristóteles las sustancias particulares son lo que existe en primer lugar y aunque el sabio busca las Formas y los otros tipos de causas, no podemos decir que pueda alcanzarlas por medio de la reminiscencia.

Una conclusión inmediata e importante es consecuencia de lo anterior: la atención dirigida a los datos empíricos no concierne a las cosas individuales en tanto que cosas individuales. Para Aristóteles, el sabio se interesa por lo universal, no por las cosas particulares en tanto que tales. Aristóteles dice con frecuencia que los *phainomena* son el punto de partida de la encuesta. Pero esta expresión no designa únicamente lo que se muestra directamente a los sentidos, sino también lo que se cree o piensa corrientemente —lo que «parece» en el sentido que parece ser cierto—. Cuando Aristóteles quiere hablar más especí-

ficamente de los fenómenos sensibles añade a la palabra *phainomena* la expresión «según la percepción».

Además la recolección y evaluación de los phainomena de «lo que aparece», son importantes no solamente para establecer los datos y exponer las creencias comunes, sino también más particularmente para identificar los problemas que exigen una solución. Cuando Aristóteles examina un tema comienza con frecuencia con una revisión de las opiniones de sus antecesores. Pero para él se trata menos de tener una perspectiva histórica sobre la cuestión, o incluso de escribir la propia historia, que de exponer las principales dificultades, aporiai, que precisan ser resueltas y elucidadas.

La ontología aristotélica concede por lo tanto un lugar fundamental a las cosas particulares, pero su epistemología sostiene que los verdaderos objetos del conocimiento científico son las formas que estas cosas particulares poseen. También se encuentra en Aristóteles una metodología general que recomienda estudiar las opiniones comunes sobre el tema así como los datos empíricos, antes de abordar los grandes problemas teóricos. Aplica esta metodología en sus trabajos con una constancia destacable y no sólo en los tratados de física; Aristóteles la utiliza también, por ejemplo, en el dominio de la política. Por supuesto, los *phainomena* en cuestión se corresponden más o menos con lo que llamaríamos los datos de la observación. Así, en la Física, Aristóteles se interesa principalmente por las cuestiones que a nuestros ojos son propias de la filosofía de la ciencia, como la naturaleza del tiempo, del lugar, del infinito y los tipos de causas que es necesario aceptar. Recurre entonces con más frecuencia al razonamiento que a los resultados de la observación. Ciertamente examina de cerca los mismos datos de la experiencia, bien conocidos, verdaderos o supuestamente tales, que figuraban en los debates de los presocráticos y somete estas primeras discusiones y las opiniones comunes a una crítica completa, penetrante e incluso a menudo mordaz. Pero en regla general los datos de la experiencia reunidos en la Física se reducen a hechos bien conocidos o que se supone que lo son.

En los tratados de zoología la situación es muy diferente: los *phainomena* estudiados son con frecuencia los datos de la observa-

meo en particular. No obstante parece que Hiparco hizo un repertorio de aproximadamente ochocientas cincuenta estrellas, a las que fijó con un sistema de coordenadas mixto. Algunos de nuestros documentos remiten a las coordenadas ecuatoriales (la ascensión directa o la declinación de la estrella) o a una combinación de coordenadas ecuatoriales y eclípticas (la longitud llamada polar). Aparentemente entonces no existía un sistema definido de coordenadas esféricas para las posiciones estelares.

Pero en el catálogo del propio Tolomeo, cada estrella está situada por coordenadas eclípticas (la longitud celeste calculada al este o al oeste sobre la eclíptica, y la latitud celeste, al norte o al sur de la eclíptica). Se discute para saber si Tolomeo en realidad no se limitó a copiar el catálogo de Hiparco procediendo seguidamente a ajustes para dar cuenta de las nuevas posiciones de las estrellas de su época. Pero dos cosas están claras: en primer lugar, se inspiró mucho en Hiparco (habría sido estúpido el no hacerlo) y, en segundo lugar, su catálogo completa el de Hiparco y cuenta con unas mil veinte estrellas. Cualquiera que sea la altura de los datos de base del catálogo conservado en la Sintaxis matemática (VII y VIII), este catálogo aporta la prueba evidente de observaciones constantes. Se ha estimado que el error medio era de 51' en longitud y de 26' en latitud. Tolomeo describe igualmente los instrumentos utilizados para estas observaciones y otras: el dioptro, la armilla meridiana, el zócalo o cuadrante, la regla paraláctica y el astrolabio armilar, todos ellos instrumentos bastante simples excepto el último. Cosa más importante, menciona las dificultades que plantean su construcción y su utilización correctas.

Estas son las consideraciones descriptivas, más que teóricas, que motivan la elaboración de un catálogo de las estrellas. Por supuesto, éste también es un mapa de las posiciones estelares, previo y esencial para determinar las posiciones de los planetas, gran problema de la teoría astronómica y, también, de la práctica astrológica. Además, la observación atenta de las situaciones estelares en relación con la eclíptica permitió a Hiparco realizar un descubrimiento capital —el fenómeno de la precesión de los equinoccios, el lento movimiento retrógrado de los puntos equinocciales con respecto a las estrellas fijas—. Comparando los resultados concernientes a la

posición de Espica en la constelación de Virgo con los que transmitían sus antecesores, Hiparco se vio empujado a comprender que existía un desplazamiento importante o bien únicamente en las estrellas próximas de la eclíptica, o bien en todas las estrellas. Por supuesto, él era muy consciente de que las observaciones hechas con anterioridad eran inexactas y, como hará Tolomeo, sospecha de los errores sistemáticos propios de algunos de sus instrumentos. Sin embargo concluyó que existía un desplazamiento general y calculó que la velocidad de revolución del conjunto de la esfera celeste externa era de aproximadamente un grado por siglo (es decir, la cifra adoptada por el propio Tolomeo, aunque esta cifra haya podido corresponder al límite inferior de la precesión en los cálculos de Hiparco).

Este es uno de los más destacados ejemplos antiguos de programa de observación emprendido sin una idea teórica previa que desembocó en un resultado completamente inesperado -resultado que, por lo demás, algunos aceptaron, aunque implicaba la revisión radical de una antigua opinión, a saber, la inmovilidad absoluta de la esfera de las estrellas más lejanas-. Es más, esta convicción estaba de hecho tan anclada en las creencias comunes que el descubrimiento de Hiparco se ignoró o rechazó con frecuencia. Es cierto que Tolomeo aceptó la precesión y consagró un largo estudio a su verificación. Pero muchos comentaristas tardíos, incluidos eruditos por lo demás bien informados como Proclo y Filopón, muestran su franca incredulidad a propósito de la realidad de la precesión -y esto a pesar del hecho de que con el paso del tiempo, la comparación entre las posiciones antiguas y posteriores de las estrellas habría tenido que sugerir con una claridad cada vez mayor esta realidad.

El otro marco importante de investigaciones y de observaciones detalladas concierne por su puesto al gran problema teórico que ocupó a los astrónomos griegos a partir del siglo v a.C., la construcción de modelos geométricos destinados a dar cuenta de los movimientos aparentemente irregulares de la luna, del sol y de los planetas. En la época de Tolomeo se privilegiaban los modelos que recurrían a círculos excéntricos y a los epiciclos o a una combinación de ambos, y el propio Tolomeo introdujo algunas nociones teóricas, especialmente el ecuanto, un punto

blemas teóricos en cuestión, está claro que era plenamente consciente de la necesidad, de la importancia y de la dificultad de la investigación empírica. Galeno lo cita así: «Quienes no tienen ninguna costumbre de investigar quedan ciegos y sordos por sus primeros trabajos y abandonan inmediatamente la investigación, por cansancio del espíritu y por una impotencia que no es menor que la de los corredores que participan en las carreras sin estar entrenados. Pero el hombre habituado a la investigación recurre a todas las argucias posibles cuando lleva a cabo su cuestionamiento mental; se vuelve en todas las direcciones y, lejos de abandonarse al término de una jornada, sigue durante toda su vida. Examina una tras otra todas las ideas relacionadas con el objeto de la investigación y persevera hasta que haya alcanzado su objetivo».

A pesar de los brillantes éxitos (a nuestros ojos) de Herófilo y de Erasístrato, la disección siguió siendo durante mucho tiempo un método controvertido, por diferentes razones. La vivisección animal, y sobre todo la humana, se condenó de forma casi universal por su crueldad e inhumanidad. Pero dos grandes corrientes de la medicina helenística (la empírica y la metódica) también rechazaron la disección con el pretexto de que las pruebas que aportaba eran pertinentes no para el conocimiento del ser vivo sino para el conocimiento del ser muerto. De la misma forma, la vivisección animal no era de ninguna utilidad para determinar los procesos vitales, puesto que depende de una intervención violenta sobre el ser vivo. Además, muchos médicos sostenían que el objeto de la medicina es curar a los enfermos y que el médico no debe preocuparse por explicar el por qué y el cómo del funcionamiento del cuerpo, sino que debe limitarse a remediar las alteraciones fisiológicas. Ciertamente el respeto debido a los muertos también militaría en contra de la utilización de sujetos humanos (aunque se pueda decir que en otros campos los antiguos no experimentaban ningún remordimiento al profanar cadáveres, cuando se trataba de los enemigos vencidos). Con todo, cualesquiera que hayan sido las razones, se asiste a un declive de la disección humana después de Herófilo y de Erasístrato.

Sin embargo, en el siglo II d.C., es seguro que Galeno perpetuó la tradición de la investigación anatómica, incluso si trabajaba

exclusivamente con animales. También hemos de subrayar que entre sus manos la vivisección y la disección no eran únicamente un instrumento de investigación. A veces tenían un papel «publicitario», eran una forma de probar que se sabía más que sus competidores. La medicina fue siempre una actividad marcada por una fuerte competencia y un médico podía hacerse una reputación merced a su habilidad en anatomía, entre otras cosas. Galeno menciona ejemplos de disecciones practicadas en público en donde competidores expertos pretendían poder predecir los resultados, e incluso se realizaban apuestas sobre quién tendría razón. Cuenta, por ejemplo, cómo confundió a algunos de sus adversarios afirmando que era seguidor de Erasístrato, cuando les lanzó el desafío de probar que las arterias contenían aire por naturaleza. También hay un episodio célebre en que un elefante se diseccionó en Roma en público y en el que Galeno (es él quien lo afirma) venció a sus rivales al anunciar lo que iba a revelar el examen. Está claro que en este tipo de contexto, la disección servía menos a la enseñanza o a la investigación que para hacer una demostración del saber de cada cual.

Sin embargo hemos de reconocer que las propias descripciones anatómicas de Galeno atestiguan la realización de observaciones minuciosas e investigaciones bien dirigidas. Partiendo de los trabajos de sus predecesores estuvo en condiciones de llevar mucho más adelante la investigación sobre el sistema nervioso. También llevó a cabo experimentos sistemáticos para ver qué pasa cuando se corta la columna vertebral en diferentes lugares haciendo un corte transversal, bien de la mitad, bien completo. Expuso sus resultados en Sobre los procedimientos anatómicos en donde estuvo en condiciones de identificar el papel preciso de los nervios que entran en la columna vertebral entre cada par de vértebras, desde las vértebras sacras hasta las vértebras cervicales. Se trata con esto de vivisecciones experimentales, libres de toda teoría preconcebida y destinadas a determinar algunas funciones orgánicas.

La historia de la disección en la Antigüedad ilustra bien la interacción compleja de la observación y de la teoría. En ciertos casos, la idea de investigar sobre el cuerpo por medio de la disección estuvo estimulada por un debate teórico específico, como la cuestión de

que no sea» (es decir, es necesario que sea) no es «es preciso necesariamente que no sea» (es necesario que no sea), sino «no es necesario que sea».

Todavía más importante, el razonamiento deductivo que viene a continuación no está fundado en una serie de «axiomas» claramente identificados. Parménides habría ciertamente exigido que su enunciado «es, y es imposible que no sea» fuese aceptado como verdadero, pero es evidente que su punto de partida no tiene nada de una serie de axiomas o de proposiciones indemostrables.

Sin embargo, una vez que el punto de partida se considera establecido, Parménides expone en el fragmento 8 un razonamiento riguroso en favor de toda una serie de conclusiones altamente sorprendentes, por ejemplo que este «el» del que habla es inengendrado e imperecedero, que no está sometido al cambio ni al movimiento, y que es inmutable en el tiempo y en el espacio. También aquí un gran número de puntos precisos, algunos de ellos importantes, permanecen oscuros o discutidos. Pero en general se está de acuerdo sobre la estructura de conjunto del razonamiento y nadie contesta que tenga una forma rigurosamente deductiva. Parménides expone lo que va a establecer en el fragmento 8, 2 ss., después emprende la tarea de demostrar sucesivamente cada uno de los puntos por medio de una argumentación construida cuidadosamente. Así, demuestra su primera conclusión, a saber que no llega a ser, por una *reductio* (frg. 8, 20 ss.). «Si llegó a ser, no es». Pero –se ha visto–, hay que rechazar «no es». Por tanto debemos rechazar el llegar a ser. El movimiento y el cambio se rechazan por igual seguidamente puesto que presuponen un llegar a ser, el de la nueva situación creada por el movimiento o el cambio supuestos. Ahora bien, el llegar a ser acaba de ser excluido por el argumento precedente. Por lo tanto también se debe rechazar el movimiento y el cambio.

Podemos añadir a estas pruebas indirectas otras formas de razonamiento. Existe otra prueba que permite concluir que «es inengendrado». Parménides desarrolla con respecto a esto un razonamiento que se apoya sobre lo que podríamos denominar el principio de razón suficiente. En el fragmento 8, 9 ss. plantea la siguiente cuestión: «¿Qué necesidad lo empujaría a crecer más tarde o más temprano a partir de nada?». Si no se puede

invocar ninguna causa, si no se puede avanzar ninguna explicación que nos permita saber por qué el Universo llegó a ser en un momento más que en otro, podemos considerar entonces que este argumento rechaza la idea de que haya llegado a ser. Por supuesto, la pertinencia del argumento no se limita a las primeras teorías cosmológicas griegas en las que tal vez pensaba Parménides.

Los «objetivos» de la *Via de la verdad* están claros: Parménides emprende la tarea de establecer una serie de conclusiones inevitables gracias a razonamientos puramente deductivos cuyo punto de partida debe aceptarse. Estos son los rasgos que estas conclusiones comparten con las demostraciones posteriores. Pero el vocabulario que emplea Parménides para describir lo que hace es muy limitado. No sólo no dispone de términos para describir sus diferentes esquemas de argumentación, como la *reductio*, sino que tampoco tiene palabras para deducción, ni para premisa, todavía menos para axioma. Ciertamente propone lo que llama un «elenchos muy disputado» (frg. 7, 5 ss.), y se ha pensado a veces que esta palabra se podía traducir por «prueba». Sin embargo parece más verosímil que el sentido primero sea aquí el de «refutación», como el *elenchos* de los diálogos de Platón en los que Sócrates denuncia las incoherencias propias de las creencias de sus interlocutores. En cuanto a la serie de conclusiones expuestas en la continuación de la «Vía de la verdad», simplemente están introducidas por esta precisión: esta vía comporta muchas referencias o marcas, semata, que indican que el «ser» es inengendrado, imperecedero y así sucesivamente.

La inmensa influencia de Parménides sobre la filosofía griega ulterior procede tanto de sus métodos como de sus conclusiones. En lo que concierne a estas últimas, es cierto que las cosmologías presocráticas que le sucedieron reaccionaron directamente al desafío lanzado por Parménides y su negación del cambio y del llegar a ser. Aceptaron el principio de que nada puede llegar a ser a partir del inexistente absoluto, pero postularon que lo que es, es él mismo una pluralidad. Por lo tanto se puede interpretar el cambio y el llegar a ser en función de las interacciones de las cosas ya existentes. Pero los pluralistas también utilizaron pruebas indirectas, o la reductio, incluso si sus razonamientos deductivos no se inspiran siempre en los de Parménides.

lo que incluso se puede llamar un programa de investigación. Que el descubrimiento original de la inconmensurabilidad del lado y de la diagonal del cuadrado haya podido plantear un problema ontológico para aquellos que creían que los objetos físicos están formados de números, se trata de un problema diferente. Por otra parte, aunque Aristóteles atribuye en algunas ocasiones esta opinión a los pitagóricos, no se trata tanto de un enunciado directo de su posición como de una inferencia del propio Aristóteles a partir de sus posiciones. Pero en el propio campo de las matemáticas pudo muy bien ocurrir que el descubrimiento de la inconmensurabilidad estimulase, y no frenase, la búsqueda de demostraciones.

Los testimonios que acabamos de revisar dejan por lo tanto abierta la posibilidad de que los primeros razonamientos estrictamente deductivos tendentes a la demostración hayan sido de hecho los de Parménides en la «Vía de la verdad». Al mismo tiempo, no podemos excluir otra posibilidad, a saber que en las matemáticas, aproximadamente hacia la misma época, se haya comenzado también a utilizar razonamientos parecidos. De una forma general el estilo del razonamiento en ambos campos es similar, lo que no tiene nada de sorprendente. Así la *reductio*, o prueba indirecta, parece desempeñar un papel tan importante en las primeras matemáticas como en la filosofía a partir de Parménides. Al mismo tiempo, no podemos decir que las matemáticas dependan enteramente de pruebas semejantes a las de la filosofía. Las matemáticas terminarán, es cierto, por elaborar sus propios modos de demostración, específicamente matemáticos, especialmente el fundado sobre el método de la exhaución, generalmente atribuido a Eudoxo al final del siglo IV. Este procedimiento utilizaba la hipótesis de la divisibilidad hasta el infinito del continuo geométrico. Permitía determinar las áreas de las figuras curvas (como el círculo) gracias a una serie de aproximaciones rectilíneas cada vez más cercanas a la figura, pero su aplicación tenía un carácter general y desde el siglo iv se convirtió en el método de demostración geométrica por excelencia. Si la filosofía y las matemáticas tenían una «ambición» común, proporcionar demostraciones, las técnicas demostrativas utilizadas en las dos disciplinas eran independientes unas de otras, al menos en cierta medida.

La demostración constituye el fundamento de las pretensiones de lograr la certeza y en este sentido desempeña un papel fundamental en la filosofía y en las matemáticas desde la mitad del siglo v a.C. Pero la ambición por demostrar teorías y conclusiones se mostró también como una preocupación dominante en varios campos de las ciencias de la naturaleza. Ahora es el momento de examinar las diferentes concepciones en competencia sobre el conocimiento científico establecidas antes de Aristóteles. Una de ellas sostiene que el conocimiento depende de la demostración, mientras que otras adoptan exigencias menos severas. El testimonio de los tratados hipocráticos del final del siglo v y del comienzo del siglo iv a.C. que hemos conservado, es especialmente interesante: muestra a la vez cómo ciertos teóricos de la medicina intentaron adoptar, o adaptar, los modelos proporcionados por las matemáticas y la filosofía, mientras que otros se resistían a estas tendencias y proponían un análisis diferente del estatuto y de los métodos propios de la medicina.

El tratado llamado de La Medicina Antigua se fecha al final del siglo v o, mejor, del comienzo del siglo iv a.C. Su autor critica a quienes practican la medicina basándose en los que llama una «hipótesis», término que utiliza en el sentido de «postulado» o «suposición». Ciertamente no piensa en «cualquier» uso de cualquier hipótesis, e incluso utiliza diferentes conceptos que podríamos considerar como hipótesis. Pero la práctica contra la que se levanta en particular consiste en tomar un pequeño número de estas suposiciones como base de una teoría de toda la medicina. Critica especialmente a sus adversarios porque «simplifican el principio causal de las enfermedades- y porque consideran todas las enfermedades como si fuesen el resultado de uno o dos factores únicamente, como «lo caliente», «lo frío», «lo húmedo» y «lo seco». Compara el recurso a estos presupuestos en medicina con los métodos de algunos filósofos de la naturaleza –los que investigan sobre «las cosas que están en el cielo o bajo la tierra. No menciona a los matemáticos, pero se podría pensar que los razonamientos matemáticos deductivos fundados en un número de puntos de partida limitado de Sócrates están lejos de parecerse a los métodos que critica en medicina, y el testimonio de Platón que ya hemos citado sugiere que la palabra

miento deductivo, y no existe ninguna razón seria para contradecirlo.

Por lo tanto contamos con un procedimiento poderoso que permite alcanzar no solamente la verdad, sino también la certeza, gracias a razonamientos deductivos válidos que tienen por punto de partida las premisas primeras y evidentes por sí mismas. Aristóteles utiliza muchos ejemplos extraídos de las matemáticas en los Segundos Analíticos y aunque el razonamiento matemático griego no se presenta bajo una forma silogística, se entendía que este era el dominio en el que la práctica del razonamiento axiomático-deductivo podía efectivamente encontrar su campo de aplicación principal. Sin embargo, la obra científica de Aristóteles se centraba sobre todo en la filosofía natural, en particular la zoología, lo que hace surgir algunas preguntas: ¿Es aplicable el ideal de la demostración y Aristóteles respondía afirmativamente a esta pregunta?

Ciertamente los Segundos Analíticos ofrecen ejemplos tomados no solamente de las matemáticas sino también de la física, la meteorología, la astronomía, la zoología y la botánica, etc., que indican claramente que al menos en la época en que se compuso el tratado Aristóteles esperaba aplicar también algunas de sus ideas en estas disciplinas. Con seguridad nada impide pensar que Aristóteles buscase la aplicación en toda su obra de algunos de los ideales de la «explicación» que expone en los Analíticos, incluso si no presenta nunca, por decirlo así, sus resultado de una forma claramente silogística, es decir, de una forma que muestre de modo evidente su estructura silogística. Pero una dificultad fundamental se refiere a los principios indemostrables que se aplican y son posibles en física.

Los axiomas generales del razonamiento valen, por supuesto, para la física como para toda comunicación. Pero nada «deriva de ellos». Nunca se mostrarán en las demostraciones salvo, pocas veces, cuando el autor desea mostrar algún principio lógico que les esté vinculado directamente. Pero Aristóteles nunca da ejemplos claros de un axioma «específico» para la zoología o la botánica (comparable al axioma de la igualdad en matemáticas), y de hecho es difícil proporcionar un ejemplo verosímil. Ciertamente, las definiciones constituyen un objeto de investigación importante en los tratados de física. Pero no sirven entonces de premisas primeras e inde-

mostrables de las que se deducen las conclusiones demostradas correspondientes a las exigencias ideales de los Segundos Analíticos. Además, muchos de los términos clave utilizados por Aristóteles en sus trabajos de física están complementados por explicaciones en las que confiesa que no se puede dar de ellos una definición simple y unívoca. «Se les dice de varios modos». Y este es el caso no sólo de las abstracciones estudiadas en la Física, como las nociones de tiempo, de espacio, de continuo y otras, sino también ciertos conceptos fundamentales sobre los cuales se construyen las teorías físicas. Esta constatación se verifica por ejemplo para la teoría de los elementos. En el tratado Sobre la generación y la corrupción, Aristóteles intenta en efecto plantear una vaga explicación de los opuestos primeros, el calor, el frío, lo húmedo y lo seco, pero las *Partes de los animales* admiten que se dicen «de varias formas».

La distancia entre la práctica de los tratados de física y el modelo demostrativo ideal de los Segundos Analíticos plantea un problema que permanece en el núcleo de las controversias eruditas. Tres interpretaciones están presentes. Según la primera los Segundos Analíticos no exigirían que la verdadera ciencia sea formal, sino que mostrarían simplemente cómo proporcionar una descripción formal de la verdadera ciencia. Sin embargo esto no resuelve un gran número de problemas relativos al descubrimiento de indemostrables que sean apropiados para las preocupaciones de la verdadera ciencia. Para la segunda, el tratado pretendería explicar cómo se puede «enseñar» una ciencia, y Aristóteles no se preocupa por lo tanto de la manera en que el sabio lleva a cabo su propia investigación. Desde este punto de vista, si es necesario describir los procedimientos utilizados en los tratados de física sería necesario con la mayor frecuencia hablar de procedimientos dialécticos y no de procedimientos demostrativos. Tercera interpretación, es posible que Aristóteles a medida que sus actividades científicas se desarrollaban, hubiese modificado sus concepciones, incluso sobre los «ideales» apropiados para estas investigaciones, y no solamente sobre su puesta en práctica.

Este no es el lugar para entrar con detalle en estas controversias. Pero se puede afirmar un punto fundamental que va al centro del problema: los *Segundos Analíticos* no expo-

No se trata sólo de una pretensión abstracta, teórica, pues se ve a Galeno ponerla en práctica con frecuencia en sus tratados de biología. Adoptando una actitud negativa y destructiva ante sus adversarios, critica sus argumentos como no válidos, incoherentes, fundados en términos ambiguos, etc. Por ello, y por sus propias demostraciones, se inspira no sólo en la lógica aristotélica sino también en la lógica estoica. Utiliza en especial las formalizaciones estoicas en las que las variables expresadas por los números reemplazan no a los términos sino a las proposiciones. Así, las dos proposiciones elementales estoicas que se llamarán más tarde modus ponens y modus tollens se representan respectivamente del modo que sigue: 1) si p, entonces q; ahora bien p, entonces q; y 2) si p, entonces q; ahora bien no-q; entonces no-p.

En muchos casos las tesis que pretende demostrar son consecuencias bastante ordinarias de hipótesis que enuncian los principios generalmente aceptados. Pero también intenta la demostración de algunas de sus doctrinas fisiológicas y psicológicas fundamentales. En su Sobre las doctrinas de Platón y de Hipócrates, por ejemplo, intenta probar su teoría psicológica tripartita que se inspira, modificándolo, en el modelo platónico (teoría que sostenía también Hipócrates, afirma Galeno). Según él existen tres facultades del alma (o de la fuerza vital), la facultad apetitiva, la facultad energética y la facultad racional. La primera se sitúa en el hígado, el origen de las venas; la segunda en el corazón, el origen de las arterias; la tercera en el cerebro, el origen del sistema nervioso.

Pretende que estas localizaciones pueden demostrarse y él mismo intenta hacerlo. Lo que es interesante es que distingue entre la facilidad y la certeza de las demostraciones relativas a las localizaciones de las dos facultades del alma más elevadas y la complejidad relativa de los argumentos que establecen que la facultad apetitiva se sitúan en el hígado. Para la facultad racional plantea un silogismo de los más sencillos: «En donde comienzan los nervios se encuentra la parte que gobierna. Los nervios comienzan en el cerebro. Por consiguiente es allí en donde se encuentra la parte que gobierna». El momento esencial del razonamiento es evidentemente el que establece el origen de los nervios en el cerebro y remite en este punto a sus propias investigaciones anatómicas anteriores. Si se atan los nervios carótidos que van al cerebro el animal pierde inmediatamente el conocimiento. Galeno encuentra aquí el lazo que necesita, y una vez establecido, pasa a enunciar toda la demostración que hemos citado. Utiliza un método similar en lo que se refiere al papel y la función del corazón, pero reconoce que ningún procedimiento directo, utilizando la ligadura, es posible en el caso del hígado. Pero piensa poder establecer razonablemente que las venas tienen su origen en él y que ocurre lo mismo con las funciones apetitiva y nutritiva.

Por lo tanto Galeno se apoya con frecuencia en el conocimiento de los esquemas de la argumentación para elaborar sus demostraciones en física, fisiología y psicología. Muchos de sus argumentos se pueden presentar con facilidad en términos formales rigurosos y así como expone algunos de ellos. Pero la cuestión más importante que se plantea concierne a un problema ya evocado con respecto a Aristóteles. Los razonamientos deductivos válidos llevan a conclusiones verdaderas si, y solamente si, las premisas son a su vez verdaderas. Si el adversario acepta las premisas debe aceptar también las conclusiones; o bien, si las premisas se aceptan provisionalmente como hipótesis de trabajo podemos decir que tenemos razonamientos dialécticos que exponen las conclusiones. En todo caso el problema fundamental es el siguiente: una demostración rigurosa exige premisas primeras y últimas que ellas mismas sean indemostrables y se trata de saber qué puede figurar como tal en dominios tales como la fisiología y la patología.

Podemos convenir que las definiciones desempeñaran este papel, pero por sí solas apenas bastarán. Para reforzarlas Galeno parece pensar que principios físicos y patológicos muy generales tienen el rango de axiomas. Cita por ejemplo la doctrina según la cual la naturaleza no hace nada en vano, de la que hace un principio normativo de la explicación fisiológica. Si se rechaza no puede aportarse ninguna explicación adecuada a las funciones de las partes del cuerpo. El mismo principio no puede demostrarse, pero constituye la base de la investigación sobre la naturaleza. De la misma manera, en patología, Galeno cita con frecuencia un principio que atribuye a Hipócrates: los contrarios son remedios para los contrarios, y de hecho semejante doctrina será ciertamente necesa-

elaboración de modelos para explicar los movimientos del Sol, de la Luna y de los planetas. Las posiciones de Tolomeo son especialmente reveladoras y será nuestro último ejemplo concreto de una tensión recurrente en la ciencia griega, entre el deseo de certeza y de exactitud y la necesidad de conformarse con la imprecisión en la aplicación detallada de la teoría a los datos de la experiencia.

En los primeros capítulos de la Sintaxis matemática, Tolomeo opone las matemáticas (incluye en esta rúbrica el estudio astronómico que va a llevar a cabo) a la teología y a la física. Estas dos ciencias son conjeturales; no se puede aprender gran cosa sobre los dioses y la física trata acerca de fenómenos inestables. Por el contrario las matemáticas –sostiene Tolomeo– proporcionan resultados seguros, puesto que están fundados en un razonamiento geométrico irrefutable. Del mismo modo, en su tratado de astrología, el *Tetrabiblos*, opone las predicciones relativas a los acontecimientos sobre la Tierra a las predicciones de los movimientos de los propios cuerpos celestes, porque los primeros son menos seguros que los segundos.

Estas apreciaciones suponen que la astronomía matemática por sí misma puede llevar a conclusiones exactas. En la práctica, sin embargo, cuando Tolomeo aplica sus modelos a los movimientos particulares de cada uno de los planetas, del Sol, de la Luna, las aproximaciones de un tipo u otro son numerosas. Ciertamente, el razonamiento geométrico en sí mismo es correcto. En el plano geométrico nada puede impedir el considerar que se trata de demostraciones a la manera de Euclides. Pero, desde el momento en que se hacen intervenir datos empíricos –cosa que es necesaria si se intentan obtener modelos cuantitativos determinados para cada uno de los cuerpos celestes, por oposición a los modelos cualitativos indeterminados-, la aproximación se instala. Esto se debe a la vez a la inexactitud reconocida de ciertas observaciones (en las que están en causa bien los instrumentos, bien los observadores bien las dificultades de la observación) y a las características de los cálculos de Tolomeo, que efectúa frecuentemente ajustes en sus operaciones, cuando convierte sus

cuerdas en arcos o *vice versa*, por ejemplo. Al fin de cuentas, obtiene de hecho una serie de modelos bien determinados, con parámetros definidos que permiten predecir los movimientos de cada planeta, de la Luna y del Sol. Pero en todo caso los elementos de aproximaciones están presentes por todas partes.

La noción de demostración se encuentra por lo tanto en el centro de un debate metodológico y epistemológico que atraviesa la ciencia y la filosofía griegas desde sus orígenes, debate que se articula a menudo en torno a la oposición entre razón y percepción o más generalmente la experiencia. Algunos sabios griegos se pronunciaron resueltamente por uno de los dos grandes criterios con exclusión del otro. La ciencia que practicaban tendía, sea hacia la lógica y las matemáticas puras, sea hacia un pragmatismo desprendido de toda teoría general. Unos exigían demostraciones rigurosas de tipo geométrico, mientras que otros deseaban una flexibilización de esta exigencia, que permitiese a la ciencia propiamente dicha incluir la conjetura -o incluso limitarse a ser conjetura-. Algunos buscaban un compromiso entre estas dos posiciones extremas; concedían un papel a la razón como a la experiencia, aunque según combinaciones diversas. El dilema fundamental que surge en muchas grandes obras de la ciencia antigua y que está evidentemente lejos de ser un remedio, es que cuanto más depurada está la ciencia, más se acerca a una forma de matemática pura; pero entonces más se aleja de los propios datos que se propone explicar. Había por lo tanto una tensión entre la voluntad de hacer a la ciencia exacta y demostrativa, y la necesidad de hacerla aplicable. Si algunos sacrificaban la aplicabilidad a la exactitud (Arquímedes) y otros (algunos autores médicos) abandonaban la demostratividad por amor a la práctica, los trabajos de Galeno en anatomía y en fisiología, y los de Tolomeo en astronomía teórica, ilustran las tensiones constantes que nacen de un acuerdo difícil entre el deseo de certeza y una toma de conciencia de los elementos de aproximación en un gran número de los resultados logrados.

Geoffrey E. R. Lloyd

excentricidad supuso que el movimiento uniforme del epiciclo del planeta se debía calcular no con respecto al centro del círculo que recorre en su carrera sino en otro punto situado a medio camino entre el centro y el punto excéntrico que representaba la Tierra. Esta innovación se criticó reiteradamente durante la Edad Media y hasta el Renacimiento, puesto que parecía que Tolomeo violaba el principio del movimiento circular uniforme. En cualquier caso no se podía negar su eficacia para representar los fenómenos: se ha mostrado que las longitudes obtenidas a partir de un modelo que ponía en juego un ecuanto que poseía su excentricidad propia diferente de un valor inferior a un arco de diez minutos, en relación con las que se obtienen a partir de una elipse kepleriana de igual excentricidad. Desgraciadamente, la introducción del ecuanto complicaba mucho el proceso de derivación de la excéntrica a partir de las observaciones: en efecto, un problema que con anterioridad había encontrado su solución gracias a una adaptación del método que Hiparco había elaborado para la excéntrica de la Luna, se había transformado en un problema insoluble según los métodos euclidianos (esto implicaba en efecto la resolución de una ecuación de octavo grado). Tolomeo superó la dificultad llevando este problema insoluble a la situación de un problema conocido, por el descubrimiento de una primera excéntrica, de la que se servía a continuación para encontrar «correcciones» a los datos de la observación; de estos últimos, tras su corrección, podía derivar una nueva excéntrica, que engendraba a su vez nuevas correcciones, y así sucesivamente. Es la utilización más ingeniosa nunca hecha en la Antigüedad de un procedimiento matemático iterativo; por suerte llegó al resultado bueno. La teoría planetaria de Tolomeo conoció su cumbre con la construcción de modelos geométricos destinados a representar las latitudes de los planetas: aunque se habían hecho muy complejos por el constreñimiento del imperativo geocéntrico, se mostraban indudablemente muy superiores a todo lo que les había precedido. Aunque el *Almagesto* sea el más antiguo de los tratados astronómicos de Tolomeo que hemos conservado, la estructura elaborada en este libro no tuvo más que cambios menores en sus trabajos sucesivos. Sus *Tablas* manuales introducían algunas mejoras en lo referente a la organización en relación con las tablas presentes en el *Almagesto*, pero las cons-

tantes y los modelos astronómicos que suponían son los mismos, salvo en lo que concierne a la teoría de las latitudes que se encuentra mejorada y simplificada. Esta última todavía fue objeto de mejoras en sus Hipótesis planetarias, pero lo que señala toda la importancia de este tratado, es la influencia que ejerció sobre la representación del Universo en el transcurso del final de la Antigüedad y de la Edad Media. Este trabajo, cuya finalidad declarada es la de permitir al lector producir un modelo del Universo que funcionase, adopta el principio aristotélico según el cual «la Naturaleza no hace nada en vano»: en este sentido no existe ningún espacio perdido en el Universo, lo que implica la contigüidad de las «esferas» de los planetas (estos últimos en realidad son conchas contenidas en las esferas a las que se aplica el mecanismo de la excéntrica y de los epiciclos). Esto permitió a Tolomeo calcular con precisión la distancia a la Tierra de todos los cuerpos celestes (a partir de la estimación de su diámetro aparente). El resultado es un Universo muy pequeño según las normas modernas: ¡la distancia calculada por Tolomeo de la Tierra a las estrellas fijas es aproximadamente la misma que la evaluación moderna de la distancia de la Tierra al Sol! Pero la imagen que ofrece la obra de Tolomeo fue la única en aceptarse de modo casi universal, hasta el final de la Edad Media, tanto en los países del Islam como en la cristiandad (introduciéndose algunos ajustes de detalle que tendían a hacerla compatible con el relato del Génesis). Se la puede volver a encontrar por ejemplo en Dante, en la *Divina Comedia*.

Aunque Tolomeo, que no concedía a su Almagesto un carácter definitivo (salvo tal vez para su época), hubiese considerado que los trabajos de sus sucesores podrían aportar mejoras, no ocurrió nada semejante en la Antigüedad, y en la Edad Media los progresos se limitaron a algunos sectores. Sin embargo este tratado ofrecía debilidades particulares, incluso de acuerdo con los criterios antiguos.

Debido a que concedía una confianza excesiva a la teoría hiparquiana del Sol, sus cálculos de la posición y del movimiento medio del Sol eran erróneos y este error no dejó de agravarse con el tiempo. Ya hemos señalado igualmente que el modelo de Tolomeo para la Luna producía una variación demasiado grande de la distancia entre la Tierra y la Luna. Y, como Tolomeo utilizaba los epiciclos para establecer la posición y el movimiento medio de

gira a una velocidad constante, pero sus velocidades difieren entre sí.

Para el Sol y la Luna, Eudoxo postulaba solamente tres esferas para cada uno, la tercera servía para dar cuenta de la recesión de los nudos. Calipo, figura menos conocida, adaptó y modificó el modelo de las esferas concéntricas de Eudoxo: añadió dos esferas para el Sol y para la Luna para así dar cuenta de sus anomalías, y otra más para cada uno de los planetas Marte, Venus y Mercurio.

La luz de los cuerpos celestes es la única cosa que es visible para el observador, pero no se mueven en absoluto por sí mismos: se ven llevados por el movimiento de la esfera a la que están fijados. Las estrellas están todas fijadas a la esfera más exterior del conjunto del Universo que es única. En cuanto a cada uno de los cuerpos planetarios, están fijados sobre el ecuador de la esfera más interior de su sistema de esferas.

Los siete sistemas de esferas están anidados los unos en el interior de los otros en el orden siguiente: Saturno, Júpiter, Marte, Venus, Mercurio, el Sol y la Luna. En el esquema de Eudoxo no hay (todavía) esferas excéntricas ni epiciclos, como en las teorías astronómicas ulteriores. Como consecuencia, se admitiría que todos los cuerpos celestes evolucionan a una distancia constante de la Tierra: es una debilidad del sistema que es incapaz de explicar la variabilidad en el tiempo del brillo de los planetas.

Éste era por lo tanto el modelo astronómico que heredaba Aristóteles quien emprendió su transformación en una teoría física en la que las esferas ya no serían postulados geométricos sino cuerpos materiales.

El modelo astronómico tomaba el movimiento de la esfera de las estrellas fijas como base para apoyar los otros movimientos. Pero la construcción de una teoría física hacía difícil el movimiento de todos los cuerpos planetarios, con la excepción del más exterior, puesto que los sistemas de las esferas planetarias están imbricados los unos en los otros. El sistema de Júpiter, por poner un ejemplo, está encerrado en el sistema de las esferas de Saturno. Pero el movimiento de la más interior de las esferas de Saturno –la que lleva a Saturno en su ecuador– no es, evidentemente, idéntico al de la esfera de las estrellas fijas, puesto que su función es precisamente la de justificar la desviación de Saturno en relación con este movimiento. Sin

embargo, la esfera más exterior del planeta siguiente (Júpiter) debe estar animada por el movimiento de las estrellas fijas. En consecuencia la teoría física debe volver a este punto de partida, intercalando todo un sistema de esferas cuyos movimientos anulan los movimientos propios de Saturno.

Sean S1, S2, S3, y S4 las esferas que explican los movimientos de Saturno, y S4 la que lleva a Saturno. Seguidamente postulamos la existencia en el interior de S4 una esfera S-4 que gira sobre el mismo eje y a la misma velocidad que S4 pero en sentido inverso. Su movimiento es por lo tanto idéntico al de S3. Postulamos igualmente S-3 y S-2. Ahora bien, S-2 tiene el mismo movimiento que S1, es decir, el movimiento de la esfera de las fijas: la primera de las esferas de Júpiter, J1, tiene sus polos fijados en el interior de la esfera S-2.

Aristóteles utilizó las modificaciones que había impuesto Calipo al sistema de Eudoxo y permaneció vinculado a la tesis de un sistema completo y distinto de esferas para cada uno de los cuerpos planetarios. Lo que en total supone la existencia de cincuenta esferas, pues para la Luna no son necesarias esferas que giren en sentido inverso, dado que no existen cuerpos celestes por debajo de ella.

Acabamos de describir la estructura de las esferas concéntricas. Pero las esferas físicas tienen que tener un cuerpo físico. Aristóteles por lo tanto se plantea la cuestión ¿De qué están hechos los cuerpos celestes? Es difícil que estén constituidos por uno de los cuatro elementos bien conocidos: tierra, agua, aire o fuego, porque cada uno de ellos (es esto lo que afirma) tiene un movimiento natural directo que lo caracteriza, para la tierra y el agua hacia el centro del Universo, para el aire y el fuego hacia la periferia.

El movimiento del cielo, según la concepción aristotélica formulada en el *De caelo*, nos obliga a postular un quinto elemento cuyo movimiento no sea rectilíneo sino circular y cuya naturaleza no esté sometida al cambio, como para los cuatro elementos sublunares. Dado que lo considera como superior por más de un concepto a los otros cuatro, le da el nombre de «cuerpo primero»; pero en general se le designa con el nombre de «éter».

Algunas indicaciones dejan pensar que Aristóteles, no sin dudas, también otorgaba al éter un papel en el mundo sublunar y no únicamente en el cielo. Cicerón, que tenía

–caso que no vale, al parecer, más que para el rayo.

Pero si las diferencias de velocidad no pueden dar cuenta de las colisiones entre átomos ¿que es lo que podrá hacerlo? Para resolver esta dificultad, los epicúreos introdujeron su muy famosa teoría física de la declinación de los átomos (parenclisis en griego, clinamen en latín). Lucrecio describe con detalle la declinación (De rerum natura, II, 216-293), pero no se encuentra ninguna mención en los fragmentos de Epicuro conservados. No obstante, los autores antiguos no dudaron en atribuírsela.

La declinación respondía a una doble exigencia en el sistema de Epicuro. Trataba de explicar la posibilidad de las colisiones entre átomos y dar cuenta, en cierta medida, de los movimientos voluntarios de los animales, incluidos los hombres.

Los autores modernos no se ponen de acuerdo ni tan siquiera sobre el mecanismo fundamental de la declinación. ¿Todos los átomos declinaban o sólo algunos? Es de presumir que todos tenían esta facultad, sino existiría una diferencia de naturaleza que nada justificaría entre átomos que declinan y átomos que no declinan. ¿Pero con qué frecuencia declinan los átomos? Las opiniones difieren mucho; la respuesta depende en buena medida del papel que se quiera asignar a la declinación en el movimiento voluntario. Cuando el átomo declina en relación con su eje de caída rectilínea, ¿adopta de forma definitiva un movimiento francamente oblicuo en relación con la vertical o bien declina momentáneamente, como un automóvil que cambiase de carril en una autopista? Cada respuesta tiene sus partidarios. Algunos puntos, en todo caso, están claros: la declinación de un átomo no es el efecto de acontecimientos que le serían anteriores; en principio es imprevisible y aleatoria. Además, en su papel cosmológico, no es necesario considerar la declinación como el comienzo del mundo o de un mundo cualquiera. No debemos imaginamos una lluvia ininterrumpida de átomos hacia abajo que sería, en un momento dado, alterada por primera vez por la aparición de una declinación, más bien debemos pensar que los átomos caen, declinan y entran en colisión durante toda la eternidad.

Epicuro evita el dualismo de la teoría del movimiento de Aristóteles. El movimiento rectilíneo es la regla y el movimiento circular que se observa en los cuerpos celestes se explica por una variedad de mecanismos tales como los efectos de los vientos, como si se tratase de un flujo de agua continuo que tiene por efecto el hacer girar la rueda de un molino. Pero la astronomía epicúrea no debe ser, en su conjunto, tomada en serio. Su objeto es producir la tranquilidad del espíritu: esto significa, ante todo, dar seguridades a la humanidad sobre el hecho de que los dioses no tienen estrictamente nada que ver con los fenómenos naturales que afectan al cosmos, este o cualquier otro. Obcecarse con semejantes preocupaciones estaría en contradicción, afirma Epicuro, con la felicidad suprema y la tranquilidad que otro gana a la idea que nos hacemos de un dios. Nuestra percepción sensorial no puede decirnos exactamente cómo se mueve el cielo. Pero por analogía con los objetos animados de un movimiento de rotación que nuestra experiencia terrestre nos hace conocer podemos avanzar hipótesis sobre el comportamiento de los cuerpos celestes. Mientras que nuestras hipótesis permanecen dentro de lo posible y que no entren en conflicto ni con nuestra percepción ni con nuestras creencias a *priori* (prolepsis) concernientes a los dioses, debemos admitirlas en su totalidad. Epicuro no se preocupa tan siquiera de ser coherente consigo mismo: sugiere, por ejemplo, que la luz de la Luna puede estar reflejada por el Sol, pero al mismo tiempo, ¡que el sol puede apagarse y encenderse cotidianamente!

Al igual que Platón y Aristóteles, los estoicos sostenían que el cosmos en el que vivimos es único en el Universo. Es de forma esférica y las estrellas, los planetas, el Sol y la Luna efectúan cada día una revolución circular en torno a la Tierra que está inmóvil en el centro. Su cosmos, como el de Aristóteles, es un continuo corpóreo del que todo vacío está ausente, y la propia materia es continua y no atómica. Esto basta para clasificar sin vacilaciones a los estoicos del lado de los platónicos y de los aristotélicos en contra de los atomistas. Pero las diferencias aparecen pronto y están lejos de carecer de sentido.

Aparece una diferencia importante: mientras que Aristóteles creía que nuestro cosmos debe durar siempre, los estoicos sostenían que tiene un nacimiento y una muerte por conflagración (ekpyrosis), seguida por un renacimiento y así sucesivamente de forma indefinida. Si Aristóteles, al igual que los estoi-

tuarse en la mutación profunda, todavía en buena medida enigmática y de consecuencias inmensas que fue el advenimiento de esa forma original de sociedad que es la ciudad griega (polis). La explicación filosófica, es decir física, del Universo es consonante con el poder «político», es decir que el poder que se ejerce, en el marco de leyes públicas y generalmente elaboradas por los ciudadanos o sus representantes, recurriendo a la fuerza persuasiva de discursos sostenidos delante de todos. La explicación mítica del orden del mundo, por el contrario, se apoya sobre una «autoridad» que al mismo tiempo legitima y refuerza esa misma explicación. En efecto, el mito, gesto divino y/o heróico lleno de violencia, de sexo, de prohibiciones y transgresiones, proporciona un fundamento de la sociedad humana actual que los hombres no sabrían plantearse el cambiar, sin caer presa de una desmesura loca. De este modo la explicación mítica del Universo está especialmente bien adaptada a las realezas en las que los soberanos pretenden fundar su poder en una comunicación con lo divino.

Pero el aceptar este análisis no dispensa ni de completarlo ni de matizarlo. Cuando oponen las explicaciones mítica y física de Universo, los interpretes se apoyan normalmente, para la primera, en el ejemplo de la Teogonía de Hesíodo y, accesoriamente, sobre su otro poema, Los Trabajos y los Días. En el relato hesiódico, Caos y Tierra, que son junto con Amor, las potencias primordiales, se emparejan y engendran a Erebo y Noche cuyos hijos serán Éter y Día. Pero Tierra se une también a Cielo, al que ella misma engendró, y uno de sus hijos, Cronos, pone fin al reinado de su padre, Cielo, castrándolo, antes de que él mismo se viese destronado por uno de sus hijos, Zeus, que establece el orden actual del Universo. En cuanto a los hombres, vivían en buena armonía con los dioses hasta que Prometeo, que tenía que repartir los alimentos entre ellos, favoreció a los hombres en secreto. Para vengarse Zeus privó a los hombres del fuego que Prometeo, claramente filantrópico, fue a robar para ellos, tropelía que pagará al precio ya sabido. La explicación de Anaximandro es completamente diferente. Del seno de una sustancia primordial descrita como «infinita», se «expulsan parejas de contrarios –caliente/frío, seco/húmedo-, un papel preponderante parece que se otorga a lo húmedo. Los intérpretes discuten para saber si esta expulsión es el resultado de una interacción «mecánica» de partículas materiales o si manifiesta el poder engendrador del infinito, a veces descrito como un ser vivo. De la desecación de una materia húmeda, tal vez terrosa, nacen los seres vivos, siendo el hombre el producto final de una evolución a partir de animales acuáticos.

Anaximandro fue tomado como modelo de esta primera física porque es el más antiguo de estos «fisiólogos» cuyo sistema podemos describir con alguna precisión. Pero los ecos de muchos otros sistemas llegaron hasta nosotros: uno piensa que todo salió del agua por condensación y rarefacción, el otro del aire, el otro del fuego, algunos, como. aquellos cuyos tratados del Corpus hipocrático conservan sus huellas, de otras sustancias primordiales simples o compuestas. Esta diversidad que desde muy pronto, en todo caso desde la época de Sócrates, fue objeto de bromas, exige dos apreciaciones. Por una parte atestigua, a su manera, el espíritu nuevo que señala la aparición de la física. No apoyándose ya sobre una autoridad, las explicaciones físicas dependen de la imaginación, en el sentido amplio de la palabra, de los que las conciben. Son «hipótesis» propuestas para encontrar la adhesión pero también la crítica de todos los seres dotados de razón. Hay en ello un rasgo también heredado de la ciudad griega que la filosofía antigua conservó hasta el final, incluso cuando los regimenes autoritarios pusieron fin a la libertad política de las ciudades. La filosofía se desplegó en la libre confrontación de sistemas y de opiniones diversas sin que jamás pudiese imponerse una ortodoxia. Pero los antiguos, por otra parte, al reunir todas estas explicaciones bajo la misma apelación de «investigación sobre la naturaleza, vieron bien que sus posiciones teóricas comunes -se trata de explicar el nacimiento de todas las cosas a partir de las transformaciones de una substancia primordial de la que todas las cosas están constituidas en última instancia- los caracterizaban mucho más esencialmente que sus contenidos divergentes.

Aquí se aportarán dos matices al esquema de Jean-Pierre Vernant; uno se centra en el propio mito, el otro en la estructura de la explicación física del Universo.

Los poemas que escribió Hesíodo al final del siglo viii a.C. tal vez no figuran entre los

Platón?-, y personas como los sofistas que tenían con Sócrates lazos más débiles pero en última instancia más complejos. El lugar de los sofistas en la historia de la física griega merecería sin duda ser redefinido. Pues es incontestable que son las condiciones del ejercicio del poder en las ciudades, y especialmente en los regímenes democráticos como el de Atenas, las que favorecieron principalmente, sino suscitado directamente, la aparición del movimiento sofístico, parece que los esquemas fundamentales, pero también las aporías, de la especulación de los físicos pre y postparmenideanos influenciaron de forma decisiva tanto el contenido como el método de enseñanza de los sofistas. Además, algunos sofistas, Hipias por ejemplo, pretendían enseñar disciplinas que, como la astronomía, se integraban directamente en la física. Sin embargo textos como el *Tratado* del no-ser de Gorgias así como el resumen relativista de las tesis de Protágoras que nos hacen Platón y Aristóteles parecen mostrar que los sofistas sobre todo fueron sensibles a las divergencias de los físicos anteriores entre sí. De este modo contribuyeron a ahondar la diferencia entre la física y lo que más tarde se llamará la filosofía práctica. En la famosa distinción sofística entre lo que es por naturaleza y lo que es por convención, es en el dominio de lo convencional que se aprecia la acción de esta causalidad inteligente que es la libre voluntad humana. Aquí los sofistas y Sócrates podrían encontrar con facilidad un cierto acuerdo. Desde este punto de vista, Aristóteles tiene razón: los socráticos –cínicos, cirenaicos y, en una menor medida, megáricos- abandonaron la física para interesarse por la filosofía práctica y, es necesario añadir, por la lógica.

Esta segunda crítica del proyecto de la antigua física es tal vez más devastadora que la de los eleatas. La antigua physis es, en efecto, desmembrada: los hombres, si forman parte de ella por ciertos aspectos –son seres vivos sometidos a las limitaciones de todos los organismos vivos–, pretenden por una parte liberarse de los esquemas explicativos que se aplicaban a todas las cosas, por otra parte intentan dictar sus propias leyes sobre su entorno. Entonces puede nacer una concepción de la naturaleza próxima de la nuestra, donde los hombres pueden proclamarse «amos y señores». La antigua unidad no por ello dejará una existencia secreta y nostálgi-

ca que aflora aquí y allí, en los pensadores más diversos.

¿Qué ocurre con Platón? La posición del más célebre de los discípulos de Sócrates ante esta separación de la filosofía natural, carente de interés en el mundo de los hombres e inaccesible al pensamiento humano, no es fácil de discernir. Parece, a primera vista, difícil pensar que Aristóteles pueda contar entre los filósofos «en tiempos de Sócrates» que se desviaron de la filosofía natural al autor del *Timeo*. En este punto también Gérard Naddaf propone una tesis seductora. Platón retomaría por su cuenta un proyecto del mismo tipo que el de los autores de una «investigación sobre la naturaleza, pero con una finalidad principalmente ética y sobre unas nuevas bases.

A partir del Fedón la crítica de Platón a las especulaciones de los antiguos físicos presenta una connotación ética: decir que Sócrates está sentado aquí porque tiene músculos y tendones supone dejar de lado las razones éticas que le hacen preferir la muerte a la huida. En las *Leyes*, las cosas están mucho más claras: los escritos de investigación sobre la naturaleza», puesto que dan explicaciones mecanicistas de la formación del Universo, se ven acusados de corromper a los jóvenes desviándolos de la creencia en los dioses. Para Platón una moralidad sólida y por ello eficaz, debe estar fundada sobre lo Verdadero, cosa que explica la vuelta, en *La* República, por el mundo inmutable de las Formas dominado por la Forma del Bien. Lo que pretenderá Platón, al menos a partir del Timeo, que es posterior a La República, será mostrar que la verdadera moralidad está de acuerdo con el orden del Universo. De tal modo que el conocimiento de este Universo sea indispensable al filósofo que quiere instalar en la ciudad esta nueva moralidad. Para hacerlo Platón habría proyectado el escribir él mismo una «investigación sobre la naturaleza», en una trilogía de diálogos: el *Timeo* describiendo la formación del Universo y de los seres vivos -entre ellos el hombre-, el Critias trazando la historia de la civilización hasta el anegamiento de la Atlántida y del ejército ateniense –no nos queda más que el comienzo de este diálogo sin que sepamos si Platón escribió o no el resto que, en caso positivo, se habría perdido- el *Hermócrates* que nunca se escribió, emprendería el relato del nuevo comienzo de la civilización que es la

ción el mismo mundo renace idéntico a sí mismo y que un número infinito de veces el mismo Sócrates caminará el mismo día en la misma ágora, compartiendo con Aristóteles la idea de un mundo esférico y geocéntrico. Pero este mundo no sólo no es eterno, aunque sea eternamente recreado, no es globalmente invariable, puesto que es susceptible de expansión y de repliegue, pero, además, está sumergido en un vacío infinito.

Esta segunda oposición fue de una importancia histórica mucho mayor que la primera. Hasta el fin de la Antigüedad desempeñó el papel de un telón de fondo para toda la reflexión física, oponiendo a los que podemos denominar aristotélicos y democriteanos. Los cristianos aportarán un refuerzo decisivo al campo de los primeros, no sin subvertir la misma economía de la física aristotélica que tenía como condición la eternidad del mundo. Y hasta el final de la Antigüedad vamos a asistir a un «trabajo» sobre los conceptos salidos de estas tradiciones físicas. Un ejemplo destacable lo proporcionan los comentadores neoplatónicos de Aristóteles, cuya riqueza y audacia intelectuales se redescubre en la actualidad. Un lugar destacado corresponde en este campo a los dos grandes comentaristas que fueron, en el siglo vi, Juan Filopón y Simplicio. Tomemos el ejemplo del primero. El hecho de ser cristiano lo llevó a criticar la concepción global del Universo eterno de Aristóteles. Pero también emprendió la rectificación o la sustitución de algunas de las concepciones de la física aristotélica. De este modo elaboró la noción de impulso interno impreso desde el exterior que más tarde se llamará impetus, para explicar la persistencia del movimiento del móvil que ya no está en contacto con el motor. Esta noción permite a Filopón plantear una unidad de las leyes de

la dinámica: incluso si conserva la distinción aristotélica de los movimientos naturales y de los movimientos forzados, es ciertamente la misma clase de impetus la que explica el movimiento de los cuerpos celestes, de los graves, de los animales. Filopón también abolió la diferencia de naturaleza entre el mundo supralunar y el mundo sublunar, planteando que están compuestos de la misma materia. En los dos casos las consideraciones religiosas llevaron a estas concepciones: el impetus procede de Dios en última instancia y el hecho de que los astros ya no sean divinos sino creados y destinados a la desaparición les quita todo carácter divino. Filopón lleva todavía más lejos esta unificación del Universo cuando propone una definición de la materia como extensión, lo que tiene acentos cartesianos. Las nociones de espacio y de tiempo son por lo demás las que, a través de polémicas de una fuerza teórica y de un sutileza destacables, se elaboraron con el mayor cuidado: toda la tradición filosófica y científica ulterior no hará más que retomar las mismas oposiciones entre espacio y tiempo absolutos o relativos.

Todo ocurre por lo tanto como si esta investigación a partir de las nociones antiguas y, especialmente, aristotélicas, que los comentaristas del final de la Antigüedad legaron a la Edad Media, hubiese conformado una reserva de las principales nociones, en las que la física moderna irá a beber para constituirse. No es que haya una continuidad teórica entre Filopón y Galileo. Pero Galileo no hubiese podido hacer nada sin la reelaboración llevada a cabo por Filopón, sus amigos y sus adversarios, de los conceptos de la física de Aristóteles.

Pierre Pellegrin

quedaron ofrecidas a los cálculos, a la explotación geométrica de las formas y de las simetrías.

Este primer mapa llama la atención de los geógrafos posteriores que insistieron en la audacia demiúrgica de su creador. Ir más lejos en la descripción de su contenido sería extrapolación. Pero a partir de este primer mapa, señalado como tal por la tradición, encontramos reunidos algunos de los rasgos esenciales de la cartografía griega: su relación con hipótesis cosmológicas fuertes, que llevan a proyectar en la superficie de la Tierra (llana en el caso de Anaximandro) líneas, una estructura en relación con la organización del Cielo, concebido como una esfera finita en la que la Tierra ocupa su centro geométrico exacto; la geometrización se sus trazados, que hacen de ella un espacio gráfico de cálculos y de operaciones intelectuales; la estrecha complementariedad entre el dibujo y un tratado que aporta un conjunto de saberes conectados: si Anaximandro es el autor de un tratado Sobre la naturaleza (programa intelectual característico de la ciencia jonia, superando el marco de la geografía), Eratóstenes acompaña su mapa de un tratado de Geographika que explica su construcción, pero también comprende además una historia de la disciplina, una crítica a sus predecesores y también desarrollos descriptivos. Con Tolomeo, por el contrario, encontramos una concordancia perfecta entre el proyecto cartográfico y el tratado. Nada sugiere que esta cartografía griega matematizada haya podido presentar la apariencia de los mapamundis medievales, con su rica iconografía; el carácter esotérico de estos dibujos y la necesidad de dominar los saberes complejos necesarios tanto para trazarlos como para comprenderlos, los destina a un círculo de especialistas, el marco de escuelas filosóficas o de un gran centro de investigaciones como Alejandría. Por lo tanto es necesario subrayar su finalidad teórica, pues los mapas del mundo habitado, en el conjunto de las fuentes de las que disponemos, no sirven para viajar, para administrar, para planificar o para actuar.

Anaximandro no era un geógrafo sino un «físico» en el sentido griego del término. Su proyecto no era dibujar un «mapa geográfico», sino elaborar un modelo visual de la Tierra que se integra en una aproximación global al cosmos y a los fenómenos meteorológicos. Cuando, en el año 423 a.C. el poeta cómico

Aristófanes hace representar Las Nubes en Atenas, pone en escena una sátira de las escuelas sofísticas y de los intelectuales, y el mapa de la Tierra aparece entre los instrumentos de astronomía y de geometría: juguete abstracto, inútil para la ciudad, y asociado con la especulación pura, sin implicaciones políticas. Las escuelas de Platón y de Aristóteles perpetúan esta tradición de estudios científicos: Eudoxo de Cnido y Dicearco son en este sentido dos hitos importantes entre los jonios y Alejandría. El modelo cosmológico cambió, la Tierra pasó a concebirse como una esfera cuya organización geométrica refleja la de la esfera celeste; meridianos, paralelos, ecuador, trópicos, polos. El mundo habitado ocupa un porción del hemisferio norte de esta esfera. La zona habitada se despliega entre el ecuador y el trópico de verano. La geometrización sigue siendo preponderante con el trazado de grandes líneas de referencia, como el paralelo de Dicearco, que atraviesa toda la oikumene, desde las columnas de Hércules hasta la India, pasando por el Mediterráneo, Ática, Rodas, el golfo Ísico y la cadena del Taurus.

La obra de Eratóstenes nos resulta mejor conocida, esencialmente gracias a Estrabón, que la utiliza con frecuencia en un contexto polémico. Entre Eudoxo y Dicearco, por una parte, y Eratóstenes, por otra, pasamos de Atenas a Alejandría, de la ciudad por excelencia a una ciudad nueva, capital de un reino helenístico, de las escuelas filosóficas privadas, en las que la actividad está en buena medida volcada hacia la enseñanza, a una fundación real en la que trabajan intelectuales mantenidos por el poder. La expedición de Alejandro y la afluencia de informaciones nuevas que aporta sobre Asia constituyen seguramente otra ruptura mayor. El hundimiento del imperio persa abre las puertas de Oriente a los Griegos, y permite la ampliación, sino la renovación total, de un saber que apenas había evolucionado desde Heródoto (mitad del siglo v) y el médico Ctesias, retenido como rehén en la corte del rey Artajerjes II (comienzos del siglo IV). Pero esta nueva era sobre todo proporciona a la investigación medios inéditos y la biblioteca de Alejandría desempeña en esto un papel esencial.

Eratóstenes, o el primer cartógrafo de gabinete: su obra extrae las consecuencias intelectuales de la afluencia de fuentes demues-

# HARMONIKÉ

a música, que estaba omnipresente en los a musica, que combina a musica, que combina actos de la vida cotidiana, religiosa o política actos de la vida cotidiana, religiosa o política actos de la más bella ca, fue para los griegos no sólo la más bella de las artes sino también el objeto de las mayores especulaciones filosóficas. Una multitud de documentos escritos, figurados y arqueológicos, atestigua su predilección por la práctica musical: testimonios literarios, papirológicos y vestigios de instrumentos de viento, de cuerda y percusión en un número más que significativo y, sobre todo, aproximadamente una cincuentena de partituras (en papiro e inscripciones) nos proporcionan una imagen de las actividades musicales de la Antigüedad griega a la vez diversificada y abundante.

Pero tanto como un arte practicado con fervor, la música es también una práctica y una ciencia cuya naturaleza, su objeto y su método hay que definir en tratados a la vez técnicos y teóricos. Además se convierte en una cuestión política. En Esparta y en un menor grado en Tebas y Mantinea, la música y la política estuvieron tan estrechamente relacionadas que se promulgaron leyes regulando la educación y la práctica musicales.

El ciudadano ateniense, por su parte, debía estar en condiciones de cantar y de tocar al menos la lira (el instrumento reservado al uso de los aficionados, a diferencia de la cítara, reservada exclusivamente a los profesionales). Tras los años pasados con el aprendizaje de la escritura, la lectura y el cálculo, los niños atenienses iban durante tres años junto al *citharista*, que desempeñaba a la vez las funciones de profesor de lira (cosa que su nombre no indica) y de maestro de música. La enseñanza se hacía por el ejemplo y exigía fundamentalmente memoria.

En estos años nada permite suponer que la

enseñanza musical vaya más allá de los rudimentos de la práctica vocal e instrumental. En ninguna parte es cuestión, en los testimonios antiguos, de la adquisición de un saber teórico profundo. Aristóteles lo dice claramente en el libro VIII de su Política, no se trata en ningún caso de formar músicos expertos, y todavía menos virtuosos, sino solamente de completar una educación con unos conocimientos musicales de base. Si la transmisión de la música era y siguió siendo un dato fundamental de la civilización griega, se limitaba, para los aficionados, a la asimilación de nociones totalmente dirigidas a la práctica, sin tan siquiera pensar en la escritura: las escenas de escuela representadas sobre la cerámica ática muestran al citarista y a sus discípulos, con la lira en la mano, cara a cara. Los rollos colocados a veces sobre sus rodillas tienen textos poéticos, pero nunca partituras musicales: en Atenas, Tebas, Esparta o Mantinea, ciudades musicales por excelencia, el ciudadano no sabe ni leer ni escribir música.

Para encontrar la huella de una enseñanza musical más desarrollada, que integre tanto la técnica de los instrumentos de cuerda como una enseñanza teórica, es necesario desplazarse a Jonia, a Magnesia del Meandro y sobre todo a Teos, sede de una de las más poderosas corporaciones de artistas profesionales (los Tecnites dionisíacos) que conoció la Antigüedad. Una inscripción datable al comienzo del siglo III de nuestra era precisa el desarrollo de los estudios que se llevarán a cabo en una escuela fundada por un generoso donante llamado Politros. Un citarista está a cargo, se le paga una retribución anual de seiscientas dracmas y debe enseñar a ciertos efebos el arte de tocar la cítara, con y sin

En la época clásica o cuando un autor se muestra «arcaizante» (cosa que es cierta de Plutarco cuando se inspira de fuentes anteriores a Aristoxeno), no se habla ni de tropo ni de tono. Se escriben simplemente adverbios en -sti: dotisti, iasti, phygisti, lydisti, etc. Esta terminología antigua se lee todavía en el libro VIII de la Política de Aristóteles y en Aristófanes, pero deja de estar en uso en el Tratado de harmoniké de Aristoxeno de Tarento, en el último cuarto del siglo IV. Quien habla, por ejemplo, de lydios tonos y ya no de lydisti.

Añadamos para cerrar este capítulo tan controvertido de los tropos griegos, que su clasificación tripartita recorta la distinción de las tres «regiones de la voz» (topoi tes phones), grave, media y aguda (bypatroide, mesoide y ntoide), en uso en todas las escuelas de barmoniké.

6) Las metaboles (metabolai) corresponden poco o nada con nuestras modernas modulaciones. Existe una metabole cuando se pasa de un sistema a otro, de un género a otro, de un tropo a otro, de la conjunción a la disyunción y esto tanto si el préstamo es pasajero como si se trata por el contrario de un cambio completo de estructura.

Se entra aquí en el dominio de las leyes que rigen lo que Aristoxeno llamó, con una terminología que recuerda la de su maestro Aristóteles, la alteración (alloiosis) musical, pero sin referirse en realidad al uso de los componentes de la *barmoniké*. En este estadio de la ciencia musical, se describe y se designa por su nombre el fenómeno, sin entrar en la codificación de su práctica, que dependerá directamente de la elección y de la costumbre (dice Aristides Quintiliano) del compositor o del ejecutante. Pero en análisis de las metaboles se sitúa verdaderamente en el umbral de la séptima y última parte de la ciencia barmoniké que, por esta razón, no figura en ciertos tratados, se trata de la *melopea*.

7) La melopea (melopoiia) se inserta tanto en la teoría musical como en su aplicación práctica. En las clasificaciones de Lasos de Herminoe o de Aristides Quintiliano, entraría en la parte ejecutiva o práctica, puesto que supone un uso, una chresis.

En los escritos de *harmoniké*, la melopea no consiste sin embargo en definir las leyes de la composición o, si se prefiere, de la escritura musical –ni mucho menos–. En Arístides Quintiliano, el más prolijo en esta materia, el capítulo que se le dedica se limita a definir las «figuras de la melodía» (skhemata tes melodias) en términos analíticos y descriptivos. Una línea melódica dada se despliega de tres formas diferentes: en la agoge «conducta», procede por un movimiento ascendente o descendente. Cuando la melodía salta varios grados, alternando movimientos hacia lo grave y movimientos hacia lo agudo, existe un «entrelazamiento», ploke, o melos keklasmenon, «línea melódica rota». Por último, la petteia designa una línea estacionaria, que la nota sea sostenida o repetida sobre sílabas diferentes. Se utiliza con frecuencia en todas las partituras antiguas llegadas hasta nosotros.

Estas son por lo tanto las partes constitutivas de la ciencia *barmoniké*. La escuela platónica y los pitagóricos no se contentaban con esto, pues estaban convencidos de que la música produce sobre el alma y sobre el cuerpo efectos específicos suyos (cosa que no ocurre con ninguna de las demás artes), que conviene describir y explicar para codificar la práctica mejor. Es lo que ellos denominan el ethos, concepto que concierne no sólo a los tropos, sino también a los instrumentos y el tipo de obra musical. Esto se debe a que el tropo frigio, especialmente adaptado al *aulos*, es suelto, lo que debilita al alma humana, por lo que Platón y los pitagóricos prohiben su uso junto con el instrumento de viento que le corresponde. Por su virilidad, propia para dinamizar las energías, recomendaban por el contrario el dorio.

Aristoxeno niega que la música pueda tener efectos morales, sin por ello renunciar, con su austeridad famosa en la Antigüedad, a admitir que algunos géneros, como el enarmónico, son más nobles y más bellos que los demás. Pero para él únicamente se aplicaban las categorías estéticas de lo bello y lo feo. Las del bien y del mal quedan al margen de la ciencia barmoniké tal como él la concibe.

Nuestra revisión de las partes constituyentes de la *barmoniké* puede suscitar perplejidad: falta (de acuerdo con nuestras costumbres) todo lo que se refiere a la notación musical. Pero buscaríamos en vano, tanto en los tratados más eruditos como en los pequeños manuales didácticos, el mínimo desarrollo sobre esta cuestión, que se estudia desde las primeras clases de solfeo en el mundo moderno. Peor y todavía más sorprendente: nunca ningún teórico, nunca ningún musicógrafo cita un pasaje tomado de tal o cual obra

constitución de la Antigüedad que se haya conservado, su descubrimiento fue posterior a la publicación de la obra de Mommsen, el *Römisches Staatsrecht*, que constituye la cima de la fusión de los estudios históricos y jurídicos del siglo xix: la necesidad que se tiene de un modelo precede a su descubrimiento, hasta tal punto es cierto que el historiador no encuentra más que lo que busca.

El problema de la historia arqueológica saca a la luz una de las dos debilidades manifestadas por el análisis del método de la historiografía griega. La historiografía griega está sometida a convenciones literarias fuertes que estimulan el recurso a los discursos (básicamente inventados) y a la descripción formal de los lugares y de los acontecimientos, pero desaniman e incluso prohiben la cita de fuentes documentales. Contrariamente a los escritos históricos de los judíos, los historiadores griegos no parecen encontrar necesario sostener sus afirmaciones con pruebas escritas. Cuando Tucídides cita un documento, lo que ocurre pocas veces, se deduce generalmente que su texto quedó inacabado en ese lugar. Por lo tanto solamente en la historia local y en la tradición aristotélica la prueba documental ocupa un lugar central: los escritos históricos griegos son mucho más literarios y retóricos de lo que deja pensar la interpretación científica.

La segunda debilidad de la historiografía griega es el escaso interés que manifiesta con respecto a la biografía y al estudio de los caracteres individuales. Es cierto que no ve en ellos una fuerza actuante de la historia. El desarrollo tardío que conoció la literatura biográfica bajo la influencia romana, con las Vidas Paralelas de Plutarco, no hace más que enmascarar la ausencia de una verdadera tradición biográfica en la literatura griega antigua. Y las pruebas avanzadas por Momigliano en su controvertido libro titulado en su edición española Génesis y Desarrollo de la Biografía en Grecia (1971) no hacen más que dar más peso a esta tesis. No es que los individuos que actúan según motivos propios falten en la obra de los historiadores griegos, ni mucho menos, pero, por ejemplo en Tucídides, la escasa atención otorgada a la biografía es un aspecto de su interés por los mecanismos de la decisión común, y de su tendencia a considerar al individuo en el

seno del contexto social más que como una personalidad propia.

## LA HISTORIA COMO MITO

Los recientes desarrollos de la literatura histórica permitieron arrojar una mirada nueva sobre la naturaleza de la historiografía griega. Se considera ahora la historia como una forma de discurso vinculada con una ideología, cuyo objetivo es proporcionar una visión del pasado que se corresponda con las preocupaciones del presente. Los historiadores modernos intentan, cada uno en su momento, modificar el presente con la ayuda de nuevas interpretaciones del pasado. La relatividad de toda observación y de toda teoría en el campo de las ciencias humanas tiene como consecuencia la relatividad de toda narración histórica. La prueba más elemental ya no se considera como un hecho sino como la interpretación de un acontecimiento, interpretación que implica totalmente al historiador. Tucídides ya había señalado que en el curso de una batalla, cada protagonista vive una batalla diferente. Pero en la actualidad el historiador ya no se siente capacitado para decir cuál de esas batallas es la verdadera. El historiador no es más que el último eslabón de toda una cadena de testigos y ya no puede emitir sus decretos desde lo alto de una posición divina.

Esta nueva concepción de la historia recae ciertamente sobre la interpretación de la historiografía griega. No se trata de afirmar la preeminencia de la retórica en la historia, pues la relatividad no significa que la persuasión deba ganar por la mano a la verdad. Nuestra tarea debe ser más bien la de estudiar las relaciones entre historia y mito, tanto en la Antigüedad como en nuestros días. La literatura histórica griega puede servirnos de modelo y también podemos comprender su desarrollo a la luz del cambio de función de los mitos antiguos.

La literatura histórica griega tiene su origen en la fascinación de los griegos por la época heroica tal como se describe en los mitos y en la poesía épica. En el transcurso de los siglos vii y vi se pusieron a usar el mito como un medio para estructurar el pasado y justificar el presente. Una de las formas más antiguas de mito en la Grecia antigua era el mito fundador, un relato mítico de acontecimientos pasados que proporcionaba la ex-

por naturaleza, apto para ser el predicado de varios individuos distintos. Esto no quiere decir, por supuesto, que dos individuos al menos tengan que caer en la extensión de un término para que pueda ser considerado universal. Quiere decir, más bien, que únicamente los términos universales están en condiciones de desempeñar el papel de ser verdaderos referidos a varios individuos. Incluso un término que no es verdad de nada, como tragelaphos («chivo-ciervo»), o incluso que no puede ser verdad de nada, como «diferente de sí mismo», son universales, porque si fuesen verdaderos de alguna cosa, podrían ser verdaderos de al menos dos individuos distintos.

Una cuestión no menor, relacionada con la distinción entre términos universales y términos singulares, es la de la referencia de los unos y de los otros. Que los términos singulares tengan como referencia individuos a los que se aplican no es difícil de imaginar. Pero la cuestión delicada, en la perspectiva de Aristóteles, consiste en saber cuál puede ser la referencia de los términos universales. Su polémica contra Platón, a propósito de la existencia de las Formas, permite excluir que haya considerado a individuos ideales como los correlatos de los términos universales. Desde su punto de vista no existe un hombre ideal que represente aquello a lo que el término «hombre» se refiere. No existe un individuo que sea la contrapartida objetiva del «hombre», del mismo modo que Calias es el correlato del nombre «Calias». En todo caso, la crítica que Aristóteles dirige a Platón no excluye que el término «hombre», si no es el nombre propio de un individuo, pueda ser el nombre propio de un atributo, el que consiste en ser humano. Si suponemos que este atributo es compartido por varios individuos, como lo sería un piso en copropiedad, podríamos plantear la hipótesis de que «hombre» representa este atributo que Calias y Sócrates comparten con otros humanos y que está por igual presente en todos ellos. Bajo esta relación, la diferencia entre las posiciones de Platón y de Aristóteles se reduciría al hecho de que las Formas del uno son individuos ideales que existen independientemente de las cosas de nuestro mundo, mientras que los atributos del otro son entidades por igual presentes en varios individuos y que no pueden existir sin que al menos uno de esos individuos exista. Pero,

desde el punto de vista semántico, la perspectiva de los dos filósofos sería la misma: los universales, no menos que los términos singulares, son los nombres propios de entidades que existen en el mundo.

Aunque esta concepción pueda parecer seductora, es difícil de creer que sea la de Aristóteles, al menos en la fase más madura de su ontología. En el libro Z de la Metafísica, parece sostener que las ousiai de los individuos, es decir, sus formas substanciales, son diferentes para los diferentes individuos. A Sócrates y a Calias, aunque ambos sean hombres, pertenecen ousiai diferentes, de modo que el ser humano del uno no es el ser humano del otro. Por lo tanto no existe una realidad única a la que corresponda el término «hombre». Si este es el caso para los universales como «hombre», es decir para los términos que se refieren a las *ousiai* de los individuos, tal vez es legítimo extender esta conclusión a todos los términos universales, como «blanco», «bueno», «de tres codos de alto».

Partiendo de esto se puede suponer que para Aristóteles los términos universales no son verdaderamente referenciales. Referir, capturar algo, ésta es una función reservada a los términos singulares. Para decirlo brutalmente, «Calias» o «Sócrates» pueden ser considerados como etiquetas de objetos. Por el contrario, en esta hipótesis, lo propio de los términos universales es que son (al menos en principio) verdaderos de una multiplicidad, es decir, que desempeñan el papel de predicados. No denotan nada, aunque sean verdaderos de los individuos y no se distinguen radicalmente, en este sentido, de los términos singulares. Naturalmente, tienen un significado. Pero tener un significado, para un término universal, no implica que haya una denotación, porque su tarea es la de ser verdadero dicho de un individuo, no la de indicar uno.

El problema que plantea esta interpretación es el de comprender lo que garantiza la legitimidad de las predicaciones verdaderas. En efecto, si la verdad consiste, según Aristóteles, en decir las cosas como son, y si no hay nada que corresponda al término «hombre», ¿sobre qué base podemos sostener legítimamente que «Calias es un hombre» es verdad, y que «Sócrates es un lagarto» es falso? Aristóteles no se inclina en dirección a una respuesta que pudiera parecer natural y que se adoptó con mucha frecuencia en la época moderna. Me refiero a la respuesta psicológi-

vista moderno e incluso bien acogidas por el propio hecho de que su trivialidad garantiza su exactitud. Aristóteles parece, por el contrario, que sostiene que una inferencia siempre debe conducir a algo nuevo. Además, no debemos leer la definición aristotélica con los ojos fijados en la concepción moderna de la noción de consecuencia lógica. Esta, desde Tarski al menos, se refiere a la noción de verdad. Nada hay de tal en Aristóteles: él no dice que la verdad de la conclusión sea necesariamente consecuencia de la verdad de las premisas, ni que si las premisas son verdad, la conclusión lo es también. Sostiene simplemente que si las premisas «se plantean\*, se sigue necesariamente una conclusión, lo que sin duda quiere decir que la posición de las premisas es una condición suficiente de la posición de la conclusión. «Posición» no debe tomarse naturalmente en sentido psicológico: no es porque se establezcan las premisas que nos vemos obligados a establecer la conclusión. Aristóteles sabe bien que esto no es así. Se trata más bien de una «posición» ideal, por la que un conjunto de premisas se encuentra aislada. Si este aislamiento tiene lugar y si las premisas son las apropiadas estamos legítimamente autorizados para plantear la conclusión después de las premisas. En este sentido, las premisas son las condiciones suficientes, no de la existencia de la conclusión, pues esta no existe cuando expresa una proposición falsa, sino por el hecho de que viene después de las premisas en el proceso que lleva de las premisas a la conclusión. En esta perspectiva, la noción aristotélica de inferencia, a diferencia de la noción moderna, hace una referencia a la noción de causa que no se podría eliminar.

Aristóteles formula las inferencias cuya teoría establece por medio de letras que ocupan el lugar de los términos generales de sus proposiciones constitutivas. Se discutió mucho sobre el significado de estas letras. Probablemente no es apropiado hablar con respecto a ellas de «variables» en el sentido moderno, como se ha hecho (en sentido específico, una variable x es lo que está relacionado con un cuantificador «para todo » o «para algún », cosa que nunca son las letras). Lo que se acerca más a las letras de Aristóteles es más bien la idea (teorizada entre otros por Quine) de dummy letters («letras muertas»), que son substituibles de modo indefinido por los términos concretos del lenguaje ordinario.

Un tipo de inferencia aristotélica tiene por lo tanto una forma de la que el esquema siguiente sería un ejemplo:

(4) A pertenece a todo B B pertenece a todo C

A pertenece a todo C

en donde «A», «B», «C» ocupan el lugar de términos generales y en donde la expresión «A pertenece a todo B» traduce la forma característica en la que Aristóteles expresa una universal afirmativa, equivalente lógicamente a «todo B es A». Este esquema supone siempre dos premisas, en donde un término idéntico, el «medio», aparece dos veces mientras que los otros dos (los «extremos») son los que aparecen en la conclusión. Más exactamente, el extremo «mayor» es el predicado de la conclusión y el «menor» es su sujeto.

Según el tipo de relación que tiene el medio con los extremos en las premisas, los silogismos se reagrupan en «figuras». Aristóteles considera tres: en la primera, el medio es sujeto del mayor y predicado del menor; en la segunda, el medio es predicado en las dos premisas; en la tercera, es sujeto en las dos. El esquema (4) es por tanto primera figura y el que sigue es un ejemplo de la segunda figura.

(5) A no pertenece a ningún B A pertenece a todo C

B no pertenece a ningún C

Y este otro es un ejemplo de la tercera:

(6) A pertenece a todo C B pertenece a todo C

A pertenece a algún B

Las figuras no son esquemas de inferencias, sino las formas de clasificarlas. Aristóteles reconocía algunos tipos de silogismos válidos en primera figura; la tradición los designa con el nombre de «modos» y les dio los siguientes nombres: Bárbara, Cerarent, Darii, Ferio. Hay también cuatro modos de segunda figura: Cesare, Camestres, Festino, Baroco, y seis de tercera figura: Darapti, Felapton, Disamis, Datisi, Ferison, Bocardo. (4) es en Barbara, (5) es en Cesare y (6) en Darapti.

Estos nombres extraños tienen una función mnemotécnica. Sus vocales indican, en el orden, el tipo de premisas y de conclusión ca-

acontecimiento en cuestión, las condiciones de verdad de las proposiciones que hablan de él con anterioridad no se dan. Por lo tanto estas proposiciones no tienen valor de verdad y la objeción del determinismo queda desarmada por completo. La desventaja de esta solución es que es necesario admitir entonces que Aristóteles puso límites a algunos principios lógicos, en particular al Principio de la Bivalencia, según el cual toda proposición es verdadera o falsa: en efecto, admitiría ahora proposiciones que no son ni verdaderas ni falsas. La definición general de la proposición como lugar de la verdad o de la falsedad necesitaría revisarse y corregirse.

Es tiempo de pasar a la lógica estoica. También aquí nos interesaremos por la noción de inferencia y tenemos que comenzar por describir la noción estoica de proposición (que los estoicos denominan axioma). Según ellos, la proposición es un lekton, término que corresponde a una noción fundamental y que es difícil de traducir (se traduce generalmente por «expresable» o por «decible»). Sexto ofrece una explicación bastante clara: un lekton es lo que comprendemos cuando oímos pronunciar una expresión verbal dotada de sentido. Se podría decir que los lekta son los contenidos de nuestras palabras, y no es por azar que el lekton se identifique con frecuencia con el semainimenon, el significado. En efecto, los estoicos distinguían -mucho mejor de lo que lo había hecho Aristóteles- tres niveles de realidad: el nivel de las cosas, de los tynchanonta en su lenguaje, el de los significantes o expresiones verbales y, por último, el de los lekta. Para marcar mejor su diferencia, los estoicos subrayaban que los significantes y las cosas son entidades corpóreas, mientras que los lekta son incorpóreos. Partiendo de ello queda claro que no pueden asimilarse con los conceptos, que también son materiales en tanto que son afecciones del alma, que es una realidad corpórea. Son más bien los contenidos de nuestros conceptos, y para aclarar la distinción, pese al riesgo de anacronismo, se podría invocar la distinción establecida por Frege entre Vorstellung, representación, que es en algo que pertenece al sujeto cognoscente y que le es propia, y Sinn, que es lo que las diferentes representaciones tienen en común cuando pensamos en la misma cosa. Estos contenidos representativos recuerdan a los lekta estoicos y no les falta razón a quienes relacionaron los *lekta* con la noción fregeana de Sinn, sentido.

Según los estoicos, los *lekta* son o imperfectos, o perfectos. Los primeros corresponden a los términos que constituyen las proposiciones, los segundos corresponden al contenido de las proposiciones. Son lo que es significado por una proposición. La idea subyacente parece ser que las proposiciones tienen un significado completo, por oposición a sus constituyentes simples. Como para Aristóteles, toda proposición es verdadera o falsa para los estoicos; algunos sostienen esta tesis con tanto rigor que acusaban a Aristóteles de no haberla defendido lo suficiente al sustraerle, como hemos visto, las proposiciones futuras contingentes.

Para los estoicos las proposiciones se reparten en simples y complejas, según figuren o no conectores (syndesmoi). Las proposiciones simples (que se podrían denominar «atómicas», en la terminología moderna) se dividen a su vez en definidas, indefinidas, intermediarias. Las proposiciones definidas son las que tienen por sujeto un demostrativo o «deíctico», como «éste es un hombre». Las indefinidas, como «alguien pasea», no hacen referencia a un individuo determinado. Las intermediarias, del tipo «Sócrates es hombre» o el hombre es mortale, se distinguen de las precedentes en el sentido de que no tienen por sujeto un deíctico, a diferencia de las definidas, sin por lo tanto tener la indeterminación de las indefinidas. Sexto Empírico, que nos da a conocer esta doctrina, afirma que para los estoicos la verdad de una proposición indefinida implica la verdad de una proposición definida correspondiente. Parece suponer también que la verdad de una intermediaria implica la de una definida correspondiente, pero esta tesis parece desmentida por la posición atribuida a Crisipo según la cual «Dión está muerto», pronunciada después de la muerte de Dión, es verdad, aunque el deíctico correspondiente, «éste está muerto», no tiene valor de verdad, como veremos más adelante.

La teoría de las proposiciones complejas que se nos ha transmitido está mejor articulada. Los estoicos distinguían varias clases de proposiciones complejas o, por emplear otra vez la jerga moderna, «moleculares». Uno de sus principales méritos consiste en haber elaborado una teoría de las relaciones entre proposiciones que precede de forma lógica a

logismos de segunda y tercera figura a los de la primera. La diferencia es que la perspectiva estoica es mucho más formal, en el sentido de que los estoicos parecen haber formulado una serie de reglas que gobiernan estas deducciones. Llamaban a estas reglas themata, y sabemos que había cinco. Pero no hemos conservado formulaciones explícitas más que para una parte de entre ellas. No podemos entrar aquí en los detalles; pero para dar una idea del tiempo de reglas representadas por los themata y de su función bastará con considerar, por ejemplo, las dos inferencias siguientes, que son ejemplos del primer indemostrable:

(11) Si A, entonces (si A entonces B)

A

Si A entonces B

У

(12) Si A entonces B
A
B

El tercer *thema* autoriza explícitamente a remplazar, en (12), la premisa «Si A entonces B» por premisas de las que ella es la conclusión en (11). Se obtiene de este modo la inferencia siguiente, que se reduce por lo tanto, por el camino inverso, al primer indemostrable:

(13) Si A, entonces (si A entonces B)

A

B

La actitud estoica con respecto a la lógica modal es particularmente innovadora, sobre todo si se considera la aportación de Crisipo, el gran lógico de la escuela. Sobre la definición de los operadores modales, los estoicos se opusieron a Filón y a Diodoro; pero preferimos considerar aquí la réplica estoica al argumento Dominador de Diodoro. Esta réplica no está unificada. Sabemos que Cleantes había atacado la premisa más «física» del argumento, la que concierne a la necesidad del pasado. Crisipo, por el contrario, negabala validez de la premisa «lógica», aquella según la cual de los posibles no se sigue un imposible. Invocaba él contra ejemplo siguiente. Consideremos el condicional

(14) Si Dion está muerto, éste está muerto y examinemos su antecedente. Cuando Dión está vivo, la proposición es falsa, pero puede

convertirse en verdadera: lo hace a partir del momento en que muere Dión. Dión está muerto» es entonces una proposición posible. En cuanto al consecuente de (14), «éste está muerto», durante la vida de Dión nunca ha sido verdad. Pero ¿qué ocurre cuando Dión muere? A diferencia de «Dión esta muerto», «éste está muerto», no se hace verdadero, porque «éste» es un deíctico que, relacionándose con una persona, no puede ser sujeto de una proposición más que en presencia de la persona en cuestión. Una vez muerto Dión, la proposición «éste está muerto» se «destruye»; no posee el valor de verdad «verdadera». Esta proposición nunca puede convertirse en verdadera: es imposible. Tenemos por lo tanto un caso de posible del que se sigue un imposible.

No podemos entrar aquí en los detalles, pero destacaremos que el argumento de Crisipo requiere una distinción entre lo que no es verdadero nunca (imposible), y lo que es siempre falso (necesario). «Éste está muerto» nunca es verdadero, aunque no es siempre falso, puesto que en el momento en que Dión muere, la proposición se destruye y ya no tiene más valor de verdad. Estamos quizás en presencia de una prefiguración de estas semánticas «lacunares» que despiertan tanto interés en los lógicos contemporáneos. No se puede excluir que esta distinción entre imposibilidad y necesidad, en la que la primera es una noción más débil que la segunda, haya permitido a Crisipo pretender que se podía aceptar la posibilidad de predicciones verdaderas relativas a acontecimientos futuros, al tiempo que rechazaba el determinismo que, según algunos, implicaría esta posibilidad, según el testimonio de Cicerón en su tratado De fato. Pero los textos ciceronianos son controvertidos y ninguna interpretación es aceptada unánimemente.

Si nos fiamos de Cicerón, Crisipo no habría sido el único en poner en duda una tesis lógica bien asegurada para evitar el determinismo: Epicuro, al negar la validez del Principio de Bivalencia para las proposiciones contingentes futuras, había hecho algo mucho peor. Su idea parece ser que una proposición contingente en el futuro no se puede declarar verdadera más que cuando se dan sus condiciones de verdad. Es decir, las situaciones que permiten atribuirle un valor de verdad. Para retomar el ejemplo de Aristóteles, no se puede atribuir valor de verdad a

# MATEMÁTICAS

ebemos a los griegos antiguos la noción de matemáticas como forma de saber teórico, como conjunto de proposiciones organizadas en una serie ordenada de forma deductiva. Concebido de esta forma, el proyecto de la geometría ya no es la manipulación de figuras en construcciones sensibles sino la comprensión de sus propiedades por medio del pensamiento puro. La transición de la praxis a la theoria -de las matemáticas como techne (conjunto de técnicas que se remiten actividades prácticas) a las matemáticas como episteme y gnosis (una especie de saber puro)– no tuvo lugar más que una vez en la historia de la humanidad, precisamente en la Grecia clásica. Ninguna tradición matemática anterior presenta el menor indicio de semejante dimensión teórica y cuando se encuentra una teoría matemática entre las tradiciones posteriores, es, de una u otra forma, en el contexto de un préstamo de un precedente griego antiguo, sea por medio de la traducción de textos, sea por la de los contactos personales. Pero desde la época de Platón, hacia el 370 antes de nuestra era, como lo muestra *La República* (510 c-d), esta transición, y el acento puesto sobre el razonamiento deductivo en matemáticas, se pueden considerar como adquiridos y proponerse como un paradigma general para un mayor rigor en epistemología.

Intentaremos seguir el desarrollo de las relaciones entre dos corrientes, una técnica, otra filosófica. Pero es necesario tener en mente que nuestra documentación principal, los tratados matemáticos griegos, calcados sobre el modelo de los *Elementos* de Euclides, tienen como objetivo la exposición de un contenido técnico. Aunque estén hechos con una gran sensibilidad para con las exigencias del método demostrativo, no representan un esfuerzo fundacional de tipo formal en tanto que tal. Abordan pocas veces y de manera indirecta los resultados de tipo explícitamente matemático. Desde este punto de vista, su situación es poco diferente a la de los manuales de cualquier campo matemático contemporáneo. Pero esto condiciona toda tentativa que pretenda reconstruir la naturaleza y los orígenes de esta «sensibilidad teórica» en los antiguos.

## **ORÍGENES**

En la concepción moderna, las modalidades prácticas como la aritmética comercial y la agrimensura se consideran sólo como un preludio a las formas esenciales de las matemáticas. La progresión de estas formas aplicadas a los dominios abstractos correspondientes se puede contemplar o como pedagógica, o como conceptual. Pero también resulta completamente razonable ver en ello un elemento cronológico. Las formas más antiguas de actividad matemática en cualquier cultura tuvieron que entroncarse en estos procedimientos prácticos y desarrollarse sólo más tarde como teoría.

De una forma que llama la atención, los griegos que evocan los orígenes de las matemáticas omiten la cuestión esencial de la cronología, la forma y la finalidad de la reorientación más antigua de la práctica hacia la teoría. Están más interesados en el origen de la técnica matemática, es decir, en los primeros descubrimientos de resultados técnicos específicos. Un testimonio típico relaciona la primera geometría con los agrimensores egipcios, obligados a restablecer los límites de las propiedades tras la crecida del Nilo.

griego pasaba por la abolición del sacrificio de los animales.

Algunos testimonios atribuyen a los pitagóricos la construcción de polígonos regulares, en particular del pentágono (un símbolo de una significación particular en el grupo) y la del dodecaedro. Siguiendo el modelo euclidiano de construcción del pentágono se puede ver su relación con la técnica de «aplicación de las áreas» que, como hemos visto, Eudemo atribuye a la «Musa pitagórica» y, a través de ella, es posible una relación con los métodos mesopotámicos más antiguos.

Un campo especial de la geometría antigua merece más desarrollo. Algún tiempo después de Pitágoras, algunos de sus discípulos comenzaron a sospechar el fenómeno de la \*irracionalidad\* (arrheton) entre las magnitudes geométricas. Según una tradición más reciente, un pitagórico habría sido castigado a morir en un naufragio por haber hecho público este descubrimiento y se ha pretendido que ese pitagórico era Hipaso de Metaponto, del que se nos dice por otra parte que pereció ahogado por haber reivindicado la paternidad de la construcción del dodecaedro. Esta inferencia no es segura y, incluso si se la admite, el primer descubrimiento de la irracionalidad y su fecha son objeto hoy en día de intensos debates.

K. von Fritz planteó la hipótesis de que Hipaso fue el primero en reconocer la irracionalidad con motivo de su construcción del pentágono regular (precisamente la figura que forman las caras del dodecaedro regular). Pues la diagonal d y el lado c del pentágono satisfacen la sección en razón extrema y media, dicho con otras palabras (c + d) / d= d/c, de modo que c + dy d pueden ser respectivamente la diagonal y el lado de un pentágono más grande. La construcción puede continuarse en la misma relación por una parte hacia el exterior (por adiciones sucesivas de la diagonal y del lado para formar la nueva diagonal) o, por otra parte, hacia el interior (por sustracciones, d/c = c/(d - c), etc.) En este último caso se comprende que la posibilidad de continuar la sucesión para producir pentágonos cada vez más pequeños, estaría en contradicción con la hipótesis según la cual la relación inicial d/c pudiese ser igual a una relación entre enteros, en el sentido de que la disminución sucesiva de los enteros está limitada necesariamente por la unidad y no puede proseguir indefinidamente. Este procedimiento de resta llamado antiferesis (o, en lenguaje moderno, «algoritmo de la división euclidiana») es el fundamento de la teoría aritmética de Euclides (libros VII y X) pues es el instrumento utilizado para construir la mayor medida común de enteros dados o de magnitudes conmensurables dadas. A primera vista, no parecería carente de razón suponer que este mismo método sea la base del estudio antiguo de la relación del lado y de la diagonal del pentágono.

Pese a lo atrayente que puede parecer, esta reconstrucción carece de apoyo en las fuentes. Pues los testimonios más antiguos relativos a la irracionalidad –pasajes matemáticos en las obras de Platón y Aristóteles- nunca mencionan el pentágono sino que, invariablemente, se pone el acento en el caso de la diagonal y del lado del cuadrado considerado como paradigmático. En este sentido Platón habla «de las diagonales racionales e irracionales de cinco (La República, 546c), pensando en 7 y en 50 respectivamente, y tal vez se pudo deducir de ello una referencia implícita a un procedimiento numérico para la generación de una secuencia infinita de tales valores –los números llamados «laterales y diametrales- descritos por el autor neopitagórico tardío Teón de Esmirna (hacia el año 100 d.C.), es decir (1, 1), (2, 3), (5, 7)..., (c, d), (c + d, 2c + d), etc. Tal como lo muestra la propia terminología utilizada, los antiguos comprendieron que cada par c/d proporciona una aproximación de relación del lado a la diagonal del cuadrado, es decir de 1/√4, si bien sin ninguna prueba sino como mucho algunos ingredientes de una demostración se nos hayan transmitido en los testimonios conservados de Terón, Jámblico y Proclo. En relación con esto e indicado también por la terminología utilizada por Platón, está el hecho de que el valor límite 1/V2 es \*irracional\* (arrhetos).

Ninguna demostración explícita de esta inconmensurabilidad se ha conservado en los textos más antiguos. Pero Aristóteles alude a una demostración en la que la hipótesis de la racionalidad lleva a una imposibilidad: que los mismos números sean a la vez pares e impares. Una demostración de esta forma figura entre los materiales añadidos al libro X de los *Elementos* de Euclides.

Parece posible que la prueba más antigua de la irracionalidad siga un modelo cercano

de círculo- son comparables con el propio círculo, sino que también el cuarto caso de lúnula, si se hubiese podido igualar con una figura poligonal dada, habría podido llevar a una cuadratura del círculo, puesto que su diferencia, el hexágono, es una figura poligonal dada. La posición de Hipócrates sobre la cuadratura del círculo es difícil de analizar. Pero en su cuarta construcción, Hipócrates «redujo» verdaderamente el problema a la cuadratura de una lúnula particular. Su tratamiento de la duplicación del cubo se presenta precisamente de la misma forma: al no resolverse como tal, Hipócrates lo reduce a otro problema, el de la determinación de dos medias proporcionales entre líneas dadas. Esta estrategia de reducción para el tratamiento de los problemas más difíciles se puede considerar en sí misma como un desarrollo metodológico importante, como una forma preliminar del método de análisis.

En resumen, al final del siglo v a.C., el campo de la geometría conocido por Hipócrates ya había adoptado la forma de una ciencia ordenada deductivamente. Alcanzó una madurez que va más allá del nivel elemental, para incluir numerosos resultados y métodos más avanzados que todo lo que se sugiere en la literatura no técnica de la época, como por ejemplo lo que se encuentra en los pasajes matemáticos de los presocráticos o de Platón.

La exposición de Proclo sobre el grupo de los geómetras más antiguos omite en especial toda mención de Parménides o de Zenón, de Demócrito o de cualquiera de los sofistas. Como hemos visto más arriba, las críticas eleatas a las concepciones comunes de pluralidad, de tamaño y de movimiento en principio tuvieron que tener consecuencias para la emergencia de una matemática teórica. Aparentemente, las autoridades matemáticas consultadas por Proclo no describieron estas críticas como influyendo el desarrollo histórico de este campo. Los doxógrafos atribuyen varios escritos matemáticos a Demócrito y se le menciona también a propósito de dos teoremas geométricos (que la pirámide y el cono son, respectivamente, iguales al tercio del prisma y del cilindro correspondiente). El fragmento matemático más significativo trata no obstante sobre una paradoja: ¿las secciones paralelas de un cono producen secciones consecutivas que son iguales o desiguales? Si son desiguales, entonces la superficie del cono será irregular y cortada; pero si son iguales, entonces el cono no será diferente del cilindro, puesto que está compuesto de secciones circulares iguales. Aunque la concepción bosquejada aquí de la sección de las figuras en componentes indivisibles paralelos sea un poderoso método heurístico para la determinación de sus medidas, como se ve en Arquímedes, por ejemplo, pero también en B. Cavalieri, J. Kepler y otros autores del siglo XVIII, este fragmento no indica que Demócrito haya hecho algún uso técnico de cualquier clase a partir de esta concepción.

En cuanto a los sofistas, Aristóteles critica a Antifonte y a Brisón por sus argumentos erróneos sobre la cuadratura del círculo. Antifonte supone que inscribiendo un polígono regular en el círculo, y doblando entonces sucesivamente el número de los lados, el polígono se confundirá finalmente con el círculo, puesto que sus lados llegarán a ser indiscernibles con respecto a los arcos correspondientes. Brisón compara el círculo con sucesiones de polígonos regulares inscritos y circunscritos, mostrando que, dado que cada polígono es cuadrable, toda figura cuadrable que es más grande que toda figura inscrita y mas pequeña que toda figura circunscrita debe ser igual al círculo. Estos argumentos, aunque erróneos como soluciones para la cuadratura del círculo, ponen en obra concepciones de sucesiones de polígonos convergentes que alcanzarán significación importante en los trabajos de Eudoxo, Euclides y Arquímedes.

Por último, la idea de que los eleatas, Demócrito o los sofistas desempeñaron un papel central en el desarrollo de las matemáticas griegas más antiguas descansa por completo en las interpretaciones y las reconstrucciones modernas. Los fragmentos y los testimonios indican que las concepciones matemáticas emergieron ocasionalmente en el marco de las especulaciones filosóficas de estos pensadores, en el momento que elaboraron sus teorías fundamentales sobre el ser, el conocimiento y la percepción. Pero Proclo, nuestra fuente más importante para la historia más antigua, no afirma que semejantes investigaciones hayan influido directamente sobre el desarrollo histórico de las matemáticas y nada en la literatura matemática existente puede justificar esta tesis. No obstante, las paradojas que hemos mencionado, de Demócrito, de Antifonte, de Brisón y tam-

tradición griega. Magnitudes infinitamente pequeñas aparecen, por ejemplo, no sólo en las paradojas de Zenón sino también en los razonamientos geométricos conocidos por Demócrito (y probablemente también por Hipócrates), y Arquímedes y otros autores posteriores las explotaron con éxito. Por el contrario los antiguos reconocieron que las concepciones infinitistas se limitan a un papel heurístico que, si es válido para la investigación, no se debe extender al contexto de las demostraciones formales. Es esta tradición formal, que va de Eudoxo a Euclides, y los tratados sintéticos que siguieron este modelo, los que dominan en la literatura conservada. Si una parte mayor de estas exposiciones informales hubiese sobrevivido, nuestro punto de vista se modificaría de forma radical.

### **EUCLIDES**

Con Euclides, cuya actividad se sitúa en la primera mitad del siglo III a.C., comienza verdaderamente la «edad de oro» de la geometría griega. Según Proclo, Euclides «compiló los Elementos coordinando muchos resultados de Eudoxo, perfeccionando muchas otras cosas debidas a Teeteto y transformando otras más, establecidas de una forma más bien laxa por sus predecesores, gracias a pruebas irrefutables». Euclides se sitúa de esta forma en la tradición de exposición técnica del siglo anterior, rectificando los tratamientos anteriores en los dominios explorados por primera vez por Teeteto, Eudoxo y sus discípulos. Situados en el contexto de lo que sabemos de estos esfuerzos anteriores, los Elementos parecen concordar de forma precisa con esta descripción.

El corpus de las construcciones de figuras poligonales planas y de las propiedades de los triángulos congruentes, que forma el núcleo del libro I ya está substancialmente presente en los testimonios sobre Enopides e Hipócrates, mientras que las construcciones y las propiedades relativas a los círculos (libro III), los triángulos semejantes y los cuadriláteros (libro IV) también se asocian inicialmente a Hipócrates, cuya compilación de los elementos puede muy bien haber sido la fuente de estas partes de los Elementos de Euclides. De los pitagóricos procedían las construcciones por aplicación de las áreas (final del libro I, libro II y final del libro VI) y

tal vez las construcciones de los polígonos regulares (libro IV). La teoría general de las proporciones entre magnitudes geométricas (libro V) tiene su origen en las investigaciones de Eudoxo. Los libros aritméticos encierran una exposición magistralmente organizada sobre la divisibilidad de los enteros, que se basa en el concepto de números primos entre ellos (libro VII) y puede encontrar su origen en las investigaciones de Teeteto. Las partes organizadas más débilmente concernientes a la progresiones geométricas, la divisibilidad de los números cuadrados y cúbicos, etc. (libro VIII y comienzo del libro IX), pueden proceder en última instancia de Arquitas, mientras que los resultados complementarios sobre los números pares e impares y la construcción de los números «perfectos» (final del libro IX), pueden deberse a los pitagóricos. La imponente teoría de los irracionales, que conforma el libro más largo (libro X, que es aproximadamente una cuarta parte de la totalidad de los *Elementos*), tiene su origen en las investigaciones comenzadas por Teeteto y continuadas, según parece, por Eudoxo y sus sucesores. La teoría general de la geometría de los sólidos, que es la análoga, para los sólidos, de la geometría plana de los libros I y VI, estaba balbuceante en época de Platón (como se indica en La República, 527), pero las primeras contribuciones de envergadura fueron obra de Arquitas y de Eudoxo. También se debe de atribuir a Eudoxo el método de la «exhaución» utilizado para medir el círculo, el cono y las figuras asociadas con ellos (libro XII). Por último, las construcciones de los cinco sólidos regulares se deben atribuir a Teeteto (libro XIII).

Una distancia considerable debe separar los estudios iniciales, que acabamos de indicar, de sus versiones finales tal como aparecen en los *Elementos*. El libro IV, sobre los polígonos regulares, dificilmente puede formar parte de un tratado pitagórico, aunque lo afirme un escolio. Del mismo modo, el libro V no es tal cual lo habría hecho Eudoxo (los defectos en varias de las demostraciones bastan para negarlo), como tampoco los libros X y XIII como tales son de Teeteto. El libro X combina con incoherencia dos aspectos diferentes de la teoría de los irracionales. En todo caso, se puede atribuir a los personajes nombrados por Proclo como continuadores de Teeteto y Eudoxo, la edición, la revisión y la extensión de estos dominios.

de Arquímedes, no menciona ningún trabajo análogo de este último, nos vemos llevados a pensar que estos últimos testimonios son erróneos.

Cronológicamente se podría incluir en este grupo de los sucesores de Arquímedes a Apolonio de Perga, cuyo principal centro de interés es el estudio de las secciones cónicas y las soluciones de los problemas gracias al análisis geométrico. Como estos estudios son importantes pero no centrales en los trabajos de Arquímedes, se puede preferir situar a Apolonio en la sucesión de Euclides, conocido por sus estudios de las cónicas y del análisis.

En su tratado en ocho libros sobre las Cónicas, Apolonio consolida y extiende considerablemente este campo. Generaliza la definición de las curvas como secciones de un cono cualquiera (y ya no de un cono isósceles, como en los estudios anteriores). Su exposición de sus propiedades de base es análoga a la exposición de Euclides sobre el círculo y la intersección de las cuerdas y de las secantes. Apolonio explica cómo estos resultados son aplicables a la resolución de los problemas relacionados con las cónicas, por ejemplo el lugar con tres o cuatro líneas, la determinación de las cónicas según condiciones de incidencia específicas (pasar por los puntos dados, tener rectas dadas por tangentes), etc. Sin embargo las soluciones efectivas de estos problemas no parecen en el mismo tratado de las Cónicas sino que debieron constituir el tema de tratados diferenciados. El libro IV sobre las intersecciones cónicas proporciona el material de base para los diorismos (encontrar las condiciones de resolución de los problemas).

Los otros cuatro libros tienen un objeto más delimitado. El libro V se ocupa del trazado de la normales a las cónicas, el libro VI sobre las construcciones en relación con las cónicas semejantes, los libros VII y VIII sobre los problemas relacionados con las cónicas. El libro VIII se perdió mientras que otros tres llegaron a nosotros sólo a través de su versión árabe.

En su censo del *corpus* analítico, Papo describe otros seis tratados de Apolonio, además de las *Cónicas*. Aunque todos se perdieron en sus versiones griegas, uno de ellos, *Sobre la sección de relación*, se conservó en traducción árabe, así como otros fragmentos aislados.

Aunque las exposiciones modernas sobre las matemáticas griegas suponen generalmente que la restricción a las construcciones planas con la ayuda de la regla y del compás servían ya como principio normativo en las investigaciones anteriores a Euclides, la explicitación de este principio no apareció más que una sola vez en la literatura conservada, en una sugerencia de Papo. Semejante restricción está sin embargo presente de forma implícita en los ensayos de análisis de Apolonio, sino con anterioridad. Indica la madurez alcanzada por la geometría de esta época, la multiplicidad de las soluciones que permiten desde entonces la ordenación y clasificación de los distintos métodos.

# La Antigüedad tardía

Con Apolonio y sus contemporáneos, al comienzo del siglo II a.C., alcanzamos la cumbre de la geometría. Algunos resultados sueltos pero con todo interesantes se conservan en los comentaristas tardíos, como Papo (comienzo del siglo IV a.C.), que se pueden relacionar con las investigaciones del período intermedio, pero el interés manifestado por la geometría a partir del siglo II a.C. se podría considerar más «escolástico» que inventivo. Por esta misma razón, el último período se describe generalmente como de «declive»; pero en distintos dominios hubo trabajos importantes que se llevaron a buen puerto.

La astronomía matemática conoció un desarrollo importante, llevando consigo aplicaciones astutas de la teoría geométrica así como los progresos en materia de cálculo y en las observaciones. El dominio de la «Esférica» -en su forma geométrica más simple, el estudio de las propiedades de los triángulos dibujados sobre la superficie de una esfera, representada por los tratados anteriores de Autólico y de Euclides-, se desarrolló ulteriormente, en primer lugar en las *Esféricas* de Teodosio (hacia el siglo 11 a.C.) después en las Esféricas de Menelao de Alejandría (comienzo del siglo 11 d.C.). En cuanto a la descripción geométrica de los movimientos de los planetas, los modelos provisionales de Eudoxo y de Calipo se rechazaron en beneficio de esquemas que utilizan los movimientos según los círculos excéntricos y epicíclicos. Las propiedades geométricas de los modelos fundados en las excéntricas y las epicíclicas las estudió Apolonio que recono-

TANNERY, Paul, *Mémoires scientifiques*, vols. I-III, París y Toulouse, 1912.

VAN DER WAERDEN, B. L., Science Awakening, segunda ed., Oxford University Press, Oxford, 1961.

ZEUTHEN, H. G., *Die Lebre von den Kegelsch-nitten im Altertum*, Copenhague, 1886, (reimpresión, Hildesheim, 1965).

REMISIONES

El conocimiento
Astronomía
Arquímedes
Platón
Academia
La demostración y la idea de ciencia
Armonía
Euclides de Alejandría
Zenón de Elea
Pitagorismo

Cuando se habla de «escuela» para designar a los médicos agrupados en Cos, en Cnido y, aunque tengamos menos informaciones sobre ellos, en Crotona o en Cirene, empleamos así pues este término en un sentido amplio y, en definitiva, inadecuado.

Por el contrario, a partir de Herófilo los discípulos de un maestro se agrupan en asociaciones -diríamos «sectas» para traducir el término griego bairesis que significa «elección», «preferencia», y que ha dado nuestra palabra «herejía» que pretenden defender y expandir la doctrina y la práctica de su maestro, que a veces contribuyeron a elaborar, a precisar o a desarrollar. Es difícil evaluar la influencia que en este campo ejercieron los filósofos sobre los médicos, pero sin duda no es poca. Hablaremos por lo tanto de los herofilianos o de «personas en torno a Herófilo». Sería excesivo decir que con Herófilo la secta médica alcanzó una forma definitiva y en particular la estructura institucional rigida que le serán propias a partir del siglo siguiente y hasta el final de la Antigüedad. También en este caso Herófilo, cuya escuela se funda sobre un conjunto doctrinal coherente pero que es relativamente informal desde el punto de vista institucional, combina lo antiguo y lo nuevo.

La escuela herofiliana duró más de dos siglos en Alejandría, después emigró a Asia Menor estableciéndose junto a un templo cercano a Laodicea. Parece que esta fue la ocasión para dotarse de estructuras institucionales más fuertes, tal vez, porque la proximidad del templo incitaba a ello, más probablemente para conformarse con el modelo que se había hecho dominante. Desde el punto de vista teórico los herofilianos mantuvieron la tradición de la medicina «racional» procedente de Hipócrates y por ello se les clasificó entre los «dogmáticos». Conservaron y desarrollaron también la rica farmacopea puesta a punto por su maestro: la mayor parte de entre ellos permanecieron fieles al examen del pulso como medio primordial para efectuar el diagnóstico. Por el contrario, la práctica de la disección parece haberse abandonado en seguida. Pero la escuela herofiliana conoció uno de los accidentes más comunes a todas las escuelas, filosóficas y médicas: la traición. Un herofiliano disidente llamado Filino de Cos fundó la secta empírica. La medicina entró entonces verdaderamente en una nueva época.

Normalmente se dice que la vida médica antigua a partir del final de la época helenística estuvo dominada por la rivalidad entre tres grandes escuelas: la escuela dogmática, la escuela empírica, la escuela metódica, a las que se añade en ocasiones otra escuela llamada «pneumatista» porque insistía en la importancia del aliento vital (pneuma), explicando las enfermedades por los accidentes de este *pneuma* excesivamente caldeado, demasiado frío, demasiado rápido, demasiado lento, demasiado pesado, demasiado ligero..., y esforzándose en curarlos corrigiendo estos problemas, lo cálido por lo frío. De hecho estas sectas no son más que casos particulares de un mismo modelo.

La escuela dogmática -también llamada racionalista- no existe, pues ningún médico se declaró nunca «dogmático». Son primero sus adversarios y seguidamente los historiadores y los doxógrafos los que los denominaron así. Hemos visto más arriba que esta doble tradición, crítica e histórica, situaba a Herófilo en esta escuela que hace remontar al propio Hipócrates. Por el contrario los empíricos se establecieron como escuela en el sentido estricto del término, «debido a su rivalidad con los herofilianos» que constituían una «proto-escuela», rivalidad tanto más acentuada cuanto que el fundador de la secta empírica era un herofiliano disidente. La crítica que los empíricos dirigen a los «dogmáticos» es ante todo gnoseológica, y Galeno, no sin malicia, pretende que se entendían con frecuencia sobre el tratamiento a administrar a un enfermo concreto, oponiéndose solamente por el método en que basaban ese tratamiento cosa que, en resumen, concuerda bien con lo que ya se ha dicho sobre el carácter heterogéneo de la medicina helenística. Para los empíricos, las causas ocultas son incognoscibles. Según ellos únicamente la experiencia puede indicarnos el tratamiento propio para una enfermedad concreta. Debido a ello la medicina ya no debe considerarse como una ciencia. Ciertamente, no se trata sólo de la experiencia de un individuo único, puesto que los empíricos reconocen como válido el recurso a lo que denominan la «historia», es decir, a la experiencia acumulada de los médicos anteriores tal como se transmite por enseñanza oral y en las compilaciones de observaciones. En el mismo sentido, la experiencia adquirida en cada caso se puede extender, puesto que los empíricos no

nervioso central está muy bien descrito, pero no se tiene la menor idea de su modo de funcionamiento. La anatomía pulmonar hizo enormes progresos, pero tampoco en este caso se comprende absolutamente nada de para qué sirve la respiración, y la mayor parte de los médicos piensan que su finalidad es enfriar el cuerpo. Las funciones permanecen evidentemente en la oscuridad, como acabamos de ver en el caso de las funciones cerebrales y de la respiración: la digestión se piensa generalmente como una cocción o molienda, las glándulas no se conciben como órganos de secreción sino como excrecencias esponjosas destinadas a atraer los líquidos que están en el cuerpo en exceso...

Las consecuencias terapéuticas de estos descubrimientos son en definitiva bastante reducidas y si, como hemos visto más arriba, los médicos se atienen en general a la vieja farmacopea hipocrática, es porque los descubrimientos positivos que habían hecho sobre el cuerpo humano no podían aportar ninguna transformación en el tratamiento. Sin embargo parece que en la época de Galeno se habían hecho progresos importantes en cirugía y en dominios tan delicados como la odontología o la oftalmología, pero la trepanación, la reducción de las luxaciones y de las fracturas existen desde la época de Hipócrates. En cuanto a la medicación, si antitérmicos bastante eficaces se utilizaron al parecer desde hacía bastante tiempo, todo lo que se pareciese a un tratamiento desinfectante se hacía imposible por la ignorancia de la noción de infección.

La otra cara de la teoría médica antigua se ve en los lazos entre la medicina y lo que llamamos la biología. La imposibilidad contra la que chocaban los médico de traducir terapéuticamente los descubrimientos que efectuaban en anatomía y en fisiología no les impedía establecer su terapéutica sobre con-

sideraciones teóricas que suponían por sí mismas una cierta imagen del cuerpo humano y de su funcionamiento. Así Erasístrato explica la fiebre por el paso difícil de la sangre por vasos parcialmente obstruidos por una plétora cualquiera. Galeno, en una síntesis que une la teoría humoral hipocrática, el finalismo aristotélico y la fisiología del *Timeo* de Platón, teje en el cuerpo humano una red de correspondencias entre órganos, funciones, humores y mundo exterior que dominará la medicina occidental y árabe hasta el Renacimiento. Así la medicina en su parte teórica especulativa, permanece emparentada con la especulación filosófica.

Como la biología antigua siguió siendo especulativa -pertenece a la física en el sentido de «filosofía natural⊷, era imposible que se aprovechase de las numerosas correcciones que las observaciones y las experiencias de los anatomistas habían aportado a las descripciones aristotélicas. Bachelard y muchos otros mostraron muy bien que una construcción intelectual de este tipo no es susceptible de rectificación o de invalidación a partir de resultados experimentales que siempre encuentra el medio de reducir o de integrar. Todo lo más una posición insostenible como el cardiocentrismo fue abandonada incluso por pensadores de corte aristotélico como Galeno. Los médicos también siguieron construyendo sistemas de explicación general -que podríamos denominar de biología médica-, que evidentemente no podían encontrar una aplicación práctica. Las críticas, empírica y después metodista, quisieron poner un fin a esta locura especulativa. Pero esta no deja de caracterizar a la medicina antigua y la sitúa decididamente en un universo mental diferente al de la ciencia moderna.

Pierre Pellegrin

cho, sin negar el aura polisémica, parece que sea necesario en este caso dar a este término un sentido específico, relacionado con la definición estética del género literario, la tragedia, cuya eficacia representa como algo esencial y fundamental.

Si ahora regresamos brevemente al tratado, a su contenido y a su estructura, recordaremos que si la *Poética* plantea directamente la imitación o ficción representativa (mimesis) como el denominador común de todas las artes. Aristóteles particulariza sus ideas y deriva en seguida hacia el sentido de las artes de la palabra (capítulo 1). Entonces precisa los temas, nobles, que se requieren para los géneros épico y trágico (capítulo 2), antes de oponer el relato y la acción directa como formas diferenciales de la sugestión imitativa (capítulo 3). Para cerrar este bello preámbulo, vuelve a la *mimesis* de la que subraya a la vez su papel epistemológico, su resorte hedonista y su estatuto paradójico que hace que nos gusten «incluso las imágenes de cadáveres» (capítulo 4).

Evoca seguidamente la comedia y sus orígenes, prometiendo volver sobre el tema. Añade, como de forma accidental, la exigencia teatral de una acción cuya ficción se cerrase en el tiempo de un giro solar. No volverá sobre ello, pero se convertirá en la famosa unidad de tiempo (capítulo 5).

Entrando entonces en el centro de un primer desarrollo, el estagirita intenta discernir la esencia (ousia) de la tragedia en la definición que hemos visto, antes de enumerar sus partes constitutivas: la fábula, los personajes, la dicción, el razonamiento, la música y la puesta en escena. El profesor va a atenerse en adelante a un plan establecido de esta forma y a hablarnos sucesivamente del orden de los hechos (systasi ton pragmaton) que se unificará necesariamente en torno a una sola acción directriz y de un solo personaje principal (como en la *Ilíada*, la *Odisea* o *Edipo* Rey). Estas consideraciones que ocupan los capítulos 7 a 14 incluyen apreciaciones importantes, tales como el matrimonio indispensable de lo verosímil y de la necesidad interna en el desarrollo de la trama (capítulo 9), la diferenciación de esquemas simples o complejos, amenizados por peripecias y reconocimientos (capítulos 10-11). Estos golpes de teatro, emanados del propio ordenamiento de los hechos, producirán ciertamente los efectos de piedad y de temor que son, como

hemos visto, la piedra de toque del género trágico (capítulos 13-14) cuyos elementos formales (*prologo, parodos, stasima*, etc.) se nos acaban de recordar (capítulo 12).

Llegamos entonces al examen de los personajes cuya exigencia de elevación y de nobleza se nos recuerda, lo mismo que su fuente, obligatoriamente mítica y aristocrática (capítulo 15). El profesor se dedica entonces a algunas vueltas atrás, que son otras tantas puntualizaciones. Vuelve sobre el tema del reconocimiento (capítulo 16) en el que distingue las diferentes posibilidades, prefiriendo las que salgan directamente del orden de los hechos. Reafirma la preeminencia de la unidad de acción, condición de una buena puesta en escena (capítulo 17), antes de aplicar de nuevo este principio al desenlace (capítulo 18) cuya buena sanción, recordemos (capítulos 13 y 14), hará pasar de la felicidad a la desgracia y, como por una necesidad interna ignorada sólo por él, un hombre medio, aunque noble, que fue antaño el responsable de una falta grave y olvidada (bamartia). Se habrá reconocido de pasada la sombra del temible y digno de piedad Edipo.

La puesta en escena una vez reducida (capítulo 17) a su dependencia de la composición unitaria así como al resultado de una buena visualización de conjunto, al igual que la música, suficientemente evocada en los primeros capítulos (al igual que, pronto, en el libro VIII de la *Política*), no quedaba más que tratar sobre el razonamiento, concerniente a la manera de dar forma lógica a los discursos argumentados según el lugar desde el que hablen los actores y su condición. Aristóteles nos remite entonces a la *Retórica*.

En cuanto a la dicción, concerniente a la escritura propiamente dicha y los efectos de estilo, el autor abre paso a una amplia digresión en tres capítulos (20 a 22) en donde tratará sucesivamente la fonética, la lingüística, la gramática y la prosodia. Sigue el examen de los efectos propiamente dichos: las palabras raras, los adornos, la metáfora. Esta última se define admirablemente (capítulo 21) como un mixto debido al paso de un mismo término por las categorías de género y de espacio, o de una analogía que agrupa dos a dos a términos dispares: por ejemplo se dirá, en referencia a Ares, que la copa es el escudo de Dionisio o también, en referencia al movimiento del sol, que la tarde es la vejez del día, o que la vejez es el ocaso de la vida.

peya en la que sobre todo es cuestión del contenido de las diferentes obras del ciclo troyano, de los «Cantos ciprios» a la Telegonía. Siguen las definiciones y evocaciones históricas de los diferentes géneros poéticos: la elegía, el yambo y la lírica.

Esta última se subdivide en lírica sagrada, que incluye el himno, el peán, el ditirambo y el nomo, mientras que la lírica profana comprende el elogio, el epinicio u homenaje a los vencedores, el escolio o canto alterno usado en los banquetes (symposia) y las diversas variantes de cantos amorosos, epitalamios, himeneos y otras canciones de bebedores. Diferentes géneros corales, tales como los partenios o dafneforías, se evocan también al final del recorrido, antes de que se detenga, dejándonos con la miel en los labios, este resumen de los dos primeros libros del «Manual de literatura» de Proclo.

Ahora bien, este resumen, obra de Focio, inserto en el códice 239 de su «Biblioteca», es una ganga completamente casual. Recordemos que el patriarca cuando, en el siglo ix, acompañaba una embajada bizantina al Oriente Medio, llevaba consigo un cargamento de libros de los que redactaba incesantemente resúmenes para su hermano que se había quedado en la capital, a menos que haya efectuado ese trabajo a su regreso a Constantinopla. Aunque no trate sobre ningún poeta citado expresamente, el lugar que reservó al manual de Proclo no permite evocarlo aquí, con la piedad que se impone. Esta «Biblioteca», que se fecha en el primer renacimiento se presenta en efecto como un repertorio destacable e irremplazable de las letras griegas y bizantinas.

Para volver a Proclo, hay que considerar otra parte de su obra, que es de hecho una «vida de Homero», que se nos ha transmitido por los escolios de los manuscritos medievales mencionados más arriba. Todo lo anecdótica que se quiera y de fuertes colores, esta

breve *Vita Homeri* se pierde en suposiciones sobre el lugar de origen así como sobre la causa y las modalidades de muerte del poeta, antes de ocuparse, en una pocas páginas, de presentar los mejores resúmenes de los que disponemos de las epopeyas del ciclo troyano perdidas desde entonces: los «Cantos ciprios», concernientes a los prolegómenos más lejanos de la guerra de Troya remontándose a las bodas de Tetis y Peleo y a la aparición de Eris suscitando la querella de la manzana de oro y las tres diosas. Recordemos el regalo envenenado hecho a Paris por Afrodita: casarse con la bella Elena y provocar la guerra. El episodio del pseudo-sacrificio de Ifigenia y de su salvamento entre los tauros, por la intervención de Artemis, se presenta con mucha claridad, así como la locura fingida por Ulises y el papel de Telefo, que guía la flota hasta Troya. Las otras epopeyas perdidas –en las que se inspirará Virgilio en su Eneida- también están claramente resumidas, la «pequeña Ilíada» y la «conquista de Troya» especialmente, en donde aparecen el «traidor» Sinón, el caballo de madera y cierto sacerdote llamado Laoconte...

Para terminar el periplo por donde hemos comenzado, es decir, por Homero, conviene recordar todavía el comentario bizantino de Eustacio a las dos epopeyas, fechado en el paso de los siglos XI a XII, o sea, al comienzo del segundo renacimiento bizantino, así como las afirmaciones de su contemporáneo Tzetzes, cuyo elogio del poeta resumen bien en su comienzo la gran devoción homérica de su tiempo, que hace eco a la nuestra, al menos en sus mejores momentos:

«Homero Sabio de todas las cosas Océano de palabras lleno de néctar Sin ninguna salobridad.»

Pierre Somville

la comprensión de Gorgias porque, tomadas en conjunto, plantean las condiciones de argumentación problemáticas que explota con habilidad. En primer lugar, incluso si la diosa insiste en el hecho de que es a la fuerza de su logos a la que debe ceder su oyente, queda que Parménides sitúa su argumento en la boca de una figura de autoridad divina. ¿No es esto un procedimiento retórico más que estrictamente filosófico? Una vez más, Parménides confunde la realidad y la verdad persuasiva por el sesgo de la presión racional, pero la cultura griega opone tradicionalmente la fuerza y la persuasión; de lo que deriva la dificultad de alinear la convicción con la necesidad, tal como hace Parménides gallardamente. Tal vez nadie pueda simplemente querer creer (racionalmente): se debe estar persuadido para creer, idealmente por medio de un argumento válido (cf. Descartes: «Me inclino tanto más libremente ante una cosa cuanto me siento empujado por más razones» (Carta a Mersenne del 9 de febrero de 1645). Por supuesto, la presión racional no es necesariamente igual a la fuerza: Gorgias y Platón volverán con todo sobre el tema de las relaciones problemáticas de la una con la otra. Además, cuando Parménides distingue el *logos* de las (simples) palabras, debe querer hacernos comprender que el argumento racional es el único vehículo para la convicción auténtica, mientras que Gorgias subvertirá sistemáticamente las pretensiones del *logos* filosófico de cara a ejercer este monopolio. Para terminar, la exhortación de la diosa a «juzgar por el *logos* la prueba llena de controversia que he expuesto» (fr. 7), condensa en una forma filosófica el espíritu de competición tan presente en la cultura griega. La controversia supone normalmente un vencedor y un vencido: el que consigue persuadir a su auditorio ¿lo convierte inevitablemente en su víctima?

El tratado Sobre el no ser de Gorgias ha llegado a nosotros en dos versiones, una conservada por el filósofo escéptico Sexto Empírico, la otra en un remiendo peripatético Sobre Meliso, Jenófanes y Gorgias. Aunque no debamos creer que disponemos del texto original de Gorgias, sin embargo podemos sostener con la prudencia necesaria que lo que leemos es una extrapolación extraída, dentro de los límites de lo razonable, del tratado auténtico. Nuestro objetivo no es analizar el tratado Sobre el no ser en su totalidad,

sino más bien detenernos sobre los ejemplos de «paradoxología» que ofrece, en la discusión que se encuentra en él sobre la comunicación y sobre la relación problemática que mantiene con el pensamiento filosófico.

Desde el mismo título de la obra nos encontramos ante nuestra primera paradoja: en realidad el título es disyuntivo, Sobre el no ser o sobre la naturaleza (Sexto, Contra los profesores, 7, 65). Por desgracia no es imposible que ambos términos de la alternativa sean un añadido posterior; pero podrían también haber conservado una broma representativa del humor gorgiano. Para un filósofo o un sabio de la Antigüedad, la «naturaleza» es lo que realmente es, de tal modo que Sobre la naturaleza se convirtió en el título habitual atribuido a los escritos presocráticos por los bibliotecarios helenísticos. Si los dos títulos son en verdad los títulos originales de Gorgias esto significa entonces que identifica alegremente lo que es y la nada: tomados conjuntamente, los dos títulos constituyen una autonegación, un dicho que se desdice a sí mismo. Este fenómeno de comunicación bloqueada o autodestructiva, que no introduce convenciones semánticas más que para ridiculizarlas, aparecerá como la marca de toda la obra. Además, incluso si esta doble etiqueta no es la del original, sigue siendo interesante porque traicionaría de la forma más claramente posible la dificultad que experimentan los lectores posteriores para clasificar el texto de Gorgias junto a escritos presocráticos menos temibles.

El texto comienza de un modo desconcertante: «Dice que nada no es; incluso si algo es, no es cognoscible, y mucho menos se le puede mostrar a los otros» (979a 12-13). No nos detendremos en la forma en que Gorgias «prueba» en detalle el nihilismo y la incognoscibilidad; nos contentaremos con señalar que invierte deliberadamente el punto de vista de Parménides, que negaba que el «no ser fuese decible o pensable, y que en esta época, la deducción de Parménides constituía el ejemplo paradigmático, casi único, de progresión lógica, como lo atestigua el giro condicional de la frase de Gorgias. Parménides había sostenido que la realidad es una y no está sometida al cambio; cuando Gorgias sostiene que la realidad no es, ¿es él en algo menos creíble? Si uno y otro pensador ordena deducciones para llegar a conclusiones contradictorias pero tan poco creíbles la una

De forma clásica la oposición radical entre la fuerza y la persuasión lleva a denigrar sin posibilidad de recurso a quien sucumbe a una seducción puramente verbal. Por el contrario Gorgias –y con esto disponemos ciertamente del ejemplo más esclarecedor de esta «paradoxología» que según Filóstrato de dio la fama– destruye tajantemente la oposición. Comienza el proceso yuxtaponiendo simplemente «persuasión» y «engaño», como si la persuasión, por su propia naturaleza, hiciese una víctima de quien cede ante ella e introduciendo el concepto de alma en el razonamiento, táctica cuyas consecuencias son de la mayor importancia.

El logos es un gran dynastes, que lleva a cabo actos divinos con los cuerpos más pequeños y menos visibles; pues es capaz de suprimir el miedo, disipar el dolor, provocar la alegría e incrementar la piedad. (8). Con esta llamativa afirmación, las implicaciones políticas de la retórica de Gorgias quedan al descubierto. Dynastes, como tyrannos (aplicado a Zeus en el párrafo 3), no tiene necesariamente acentos siniestros, «tiránicos», pero ciertamente los puede tener. La consigna de la ideología democrática ateniense era «la libertad de palabra»: un ciudadano se supone libre solamente en que su acceso al poder político no está limitado más que por su capacidad de persuadir a sus iguales en la Asamblea, y no por la fuerza bruta o por las carencias que podrían suponer un nacimiento en capas bajas de la sociedad o la pobreza. Pero si el logos confiere un poder «dinástico», el mecanismo principal que asegura el mantenimiento de un régimen democrático puede también subvertirlo. En este punto, la desazón se incrementa en el texto original por el hecho de que el verbo «es capaz» está relacionado etimológicamente con *-dynas*tes, lo que permite a Gorgias un astuto juego de palabras: la capacidad verbal en sí misma y por sí misma crea el dominio político. Las ramificaciones de esta frase elaborada se despliegan todavía más lejos. Existe otra oposición tradicional en Grecia, la de las palabras y los actos: al afirmar que el logos realiza actos sobrehumanos, Gorgias la borra. Los ejemplos de «actos divinos», que ilustran de forma verosímil la pareja persuasión/engaño pertenecen en su totalidad al registro emocional más que al intelectual, y la capacidad para instilar la convicción racional ni tan siquiera se menciona. Una tendencia cuasi universal del pensamiento griego concibe las emociones como *pathe*, como estados que nos vienen de fuera ante los que permanecemos pasivos. Retrospectivamente, comprendemos que el propio *logos* de Gorgias (que nos lleva a sentir «pena» por Elena) tal vez ya ha hecho efecto en nuestras almas, en las que el *logos* puede «aumentar la pena». Si Paris sedujo a la infortunada Elena, al mismo tiempo, respondiendo emocionalmente a la seducción retórica de Gorgias, nosotros también permanecemos pasivos, también permanecemos impotentes ante su poder de acción, divino.

Para Gorgias la primera clase de *logos* omnipotente es la poesía que define con una fórmula famosa como «un logos acompañado de metro (9). Los oyentes experimentan simpatía, en sentido literal, para con los personajes evocados cuando los logoi poéticos provocan «sufrimiento» en sus almas. Tradiciones posteriores de la crítica literaria tenderán a introducir diferencias entre los distintos procedimientos poéticos (en especial en los procedimientos dramáticos) y a no atribuir al logos como tal la responsabilidad preponderante y todavía menos exclusiva, en el despertar de las emociones. Por contraste, la concepción monista del logos de Gorgias tendría que atraer nuestra atención sobre el hecho de que su definición no pretende sugerir que el poder emocional de la poesía reside de modo extrínseco en el metro: mientras que Parménides experimentaba dificultades en separar el logos superior de las «palabras» engañosas, Gorgias se esfuerza en fundir todos los aspectos del logos, irracionales y racionales, en una sola fuerza todopoderosa.

La segunda clase de *logos* es la magia, que tiene también la capacidad de transformar los sentimientos: «Los encantamientos inspirados que actúan a través de los logoi suscitan la atracción del placer y el rechazo del dolor; pues al mezclarse en el alma con la opinión, el poder de los encantamientos la seduce, la persuade y, por brujería, la pone en movimiento» (10). Los términos «mezclarse» y «la pone en movimiento» refuerzan la impresión –que no se debe sin embargo exagerar hasta el punto de convertirla en una «teoría⊷ de que el alma es un objeto casi concreto susceptible de ser manipulado. El que los encantamientos actúen «a través de los logoi los convierte en instrumentos de

no refleja, en el alma, una división de categorías entre la razón y la pasión.

Las consecuencias que de ello derivan para la teoría retórica no podrían ser más radicales. Las emociones platónicas son irracionales, no en el sentido de que se las podría reducir, por ejemplo, a simples gustos o sensaciones táctiles, sino más bien porque, por definición, no están ni motivadas ni modificadas por la racionalidad activa y plenamente desplegada que se manifiesta con la mayor claridad en el logos filosófico. El contraste es completo en Aristóteles en el que las emociones están penetradas por la razón. Cuando, por ejemplo, me apercibo con tristeza de que un estado de cosas es enojoso y que reacciono en consecuencia, lo percibo realmente «en tanto» que es enojoso: las respuestas cognitiva, evaluativa y afectiva son típicamente indisociables, si exceptuamos los casos patológicos. Por supuesto esto no quiere decir que nunca se dé el caso que la percepción se equivoque (en una cualquiera de estas dimensiones cognitiva, evaluativa y afectiva); pero esto pone de relieve el hecho de que la emoción como tal no debe apreciarse independientemente del logos y, por ello, desacreditarse inevitablemente.

«Las pathe son las cosas a causa de las cuales las personas modifican su juicio y se ven acompañadas por la pena y el placer (Retórica, II, 1) – Aristóteles define de esta forma la emoción antes de presentar análisis sutilmente detallados de las pasiones así como consejos para provocarlas y apaciguarlas-. Gorgias había rehusado a establecer discriminaciones entre los modos de persuasión; la reacción de Platón había sido la de establecer claramente estas distinciones, sobre todo en detrimento de la retórica. Con una agilidad dialéctica característica Aristóteles resucita deliberadamente los términos de nuestro primer contacto con la retórica y los revitaliza: «La retórica es el poder de descubrir para todas las cuestiones lo que es susceptible de persuadir. No es la función de ningún otro arte; pues cada cual puede instruir y persuadir a propósito de su propio sujeto, por ejemplo la medicina a propósito de la salud y la enfermedad [...]. Pero la retórica parece ser capaz de descubrir lo que es específico para persuadir con respecto a cualquier tema dado. Es por ello que decimos que su competencia no concierne a un género específico, separado» (Retórica, I, 2). Aristóteles toma en este caso de Gorgias no sólo su concepción de la retórica como poder, sino también su reivindicación clamorosa de la universalidad. Está claro que la tesis según la cual un saber práctico confiere al que lo posee un saber persuasivo en el interior de su campo de competencia procede directamente del Gorgias, como lo atestigua el inagotable ejemplo de la medicina. Sin embargo, a diferencia del Sócrates de Platón, Aristóteles no infiere que una competencia particular de esta clase excluya la existencia de una facultad retórica completamente general, fundada en una técnica legítima, no en la ignorancia. Con todo Aristóteles no se limita a volver a Gorgias: su dialéctica lleva a una síntesis verdaderamente original. La Retórica no sugiere que no haya ninguna razón para escoger entre una argumentación filosófica y un alegato retórico. Pero Aristóteles no sostiene simplemente, como hace el Platón del Fedro, que la retórica es en resumen aceptable en el lugar (inevitable) que es el suyo. Subraya además que, cuando suscitamos las emociones de los otros desde lo alto de la tribuna retórica, y que a nuestra vez nos vemos transportados emocionalmente, no se trata de una inevitable situación desafortunada a la que nos sometemos empujados exclusivamente por necesidad política.

«Existen tres clases de medios persuasivos producidos por el logos: los que residen en el carácter moral del orador, los que residen en las disposiciones del oyente, y los que residen en el propio logos cuando es demostrativo o parece serlo» (ibid.). Esta tripartición crítica desempeñará un papel constructivo importante en la Retórica. Aristóteles no reconoce simplemente que la retórica conlleva aspectos irreductibles al argumento (entendiendo el argumento «que se presenta como tal»), reconoce también que estas divisiones están dotadas de cierta independencia. Explicando en qué consiste el segundo modo de persuasión -el modo emotivo- declara que «el orador persuade en función de la disposición de sus oyentes cuando se sienten emocionados por su logos (ibid.), mientras que su descripción metafórica de la retórica como el «vástago» de la dialéctica y de la política indica un rechazo tanto a asimilar como a separar totalmente el razonamiento y la motivación afectiva: este esquema complejo pretende al mismo tiempo dividir y unir. Aunque la retórica sea «una parte y una ima-

posible separar los hechos de la leyenda. Tradiciones muy difíciles de verificar se muestran generosas al hacer remontar invenciones importantes a los héroes legendarios de los tiempos antiguos. Platón por ejemplo clasifica a Tales entre los "eumechanoi", los hombres hábiles en invenciones (República), y se atribuye la invención del ancla y del torno de alfarero a Anacarsis, el tornillo y la polea a Arquitas, la bóveda a Demócrito. La propia figura de Arquitas simboliza el ideal del filósofo capaz de efectuar invenciones técnicas.

En tiempos menos lejanos, diferentes inventos se asocian con el nombre de Arquímedes, sin pruebas históricas fiables, y todavía se discute para decidir si Arquímedes fue en realidad tan gran técnico como matemático. Las dos ocasiones principales en las que habría mostrado su genio técnico, el descubrimiento del fraude del orfebre real y la defensa de Siracusa contra los romanos, no se atestiguan hasta escritos muy posteriores a su vida y no tenemos ningún texto preciso y fiable sobre sus procedimientos reales—si es que existían.

De una forma más precisa y más creíble, podría ser que la catapulta se hubiese inventado hacía el 400 a.C. por ingenieros al servicio de Dionisio de Siracusa (Diodoro de Sicilia).

Estas invenciones, que con frecuencia resultan difíciles de fechar y de atribuir a un autor determinado, no representan sin duda la aportación principal y original de la cultura griega en materia de técnica. En el dominio de la tecnología, como en tantos otros, la fecundidad especial de la cultura griega reside sobre todo en la organización del saber y en un esfuerzo continuado y tenaz por establecer los principios racionales y presentarlos en exposiciones escritas. El mundo griego legó una herencia muy rica en los tratados y en los bosquejos de teorización que se transmitieron a Occidente en su conjunto bajo los nombres de Aristóteles, Filón de Bizancio, Arquímedes, Herón, por no citar más que a los más importantes.

En el seno de muchas obras literarias, ya desde la *Ilíada* y la *Odisea*, se encuentran de forma natural toda clase de indicaciones preciosas sobre las armas, la agricultura, la metalurgia, el transporte del agua, la navegación, etc. Así Hesíodo explica de pasada, en *Los Trabajos y los Días*, con qué clase de ma-

dera se deben construir los arados, y Jenofonte discute en los *Económicos* los métodos más apropiados para la siembra, la recolección del trigo, las plantaciones y compara diversas clases de terrenos. Tucídides describe algunas máquinas de guerra, como el instrumento hueco que los beocios utilizaron contra los atenienses para incendiar los muros de Delión.

Pero estos elementos dispersos, que dan fe de una cultura técnica, no constituyen una tecnología en el sentido específico del término, es decir, un discurso organizado sobre los útiles y los procedimientos. Por el contrario, se encuentran en los textos griegos cadenas de escritos que transmiten y mejoran la descripción de ciertos instrumentos o de ciertos procedimientos. Son estas cadenas, estas tradiciones escritas, las que nos interesarán: mecánica, óptica y alquimia.

Esta literatura técnica presenta un rasgo sorprendente: no se trata, o muy poco, de las técnicas más vitales y más cotidianas, no se trata sobre tejados, cerámica, tejidos, agricultura. Los textos describen muchas veces instrumentos sin ningún uso práctico y cotidiano: autómatas del teatro, juguetes complicados, sistemas de engranaje probablemente irrealizables y completamente teóricos, espejos deformantes para divertir a princesas, alambiques para una quimérica transmutación de los metales. Los únicos aparatos que tenían una importancia real, en estos textos, son las máquinas de guerra: tortugas de asalto, torres de vigilancia, minas, catapultas.

Es muy difícil para nosotros, que estamos tan rodeados por objetos técnicos, evitar la proyección sobre la cultura griega antigua de nuestras categorías y clasificaciones habituales. El ordenamiento de los saberes es distinto, sus motivaciones se nos ocultan. ¿Para quién se escribían estos libros de tecnología (caso de que la palabra sea apropiada)? ¿Qué entendían los griegos de distintas épocas por el término mecánica?

Si estos textos tienen poca relación con los gestos cotidianos y las necesidades prácticas de los hombres de esta época, ello no quiere decir que su alcance haya sido irrelevante. Los historiadores de las técnicas sugieren que los romanos pudieron poner en marcha algunas innovaciones griegas (aparatos con poleas múltiples en la construcción, sifón para los acueductos, construcción abovedada); pudo ocurrir que algunas «máquinas» griegas

modo matemático. Sin embargo existe una diferencia: los trayectos de los astros, los rayos luminosos o las vibraciones sonoras se consideran como objetos matemáticos simplificados –curvas, líneas o relaciones numéricas—, mientras que en este caso el propio objeto permanece indefinido y lo que es matemático es el modo de explicación (la matemática proporciona el por qué).

Se aprende un poco más sobre la variedad de los objetos de la mecánica siguiendo las treinta y cinco cuestiones de la colección. Esta es la primera: ¿por qué las balanzas más grandes son las más precisas? Después siguen en un orden difícil de justificar cuestiones relativas a aparatos corrientes (la honda, la polea, la balanza romana, la pinza del médico), a dispositivos técnicos usuales (los barcos a remo o a vela, los somieres de las camas), reflexiones sobre situaciones cotidianas de reparto de fuerzas (transporte de pesos entre varias personas, postura de un hombre que se levanta) o sobre fenómenos naturales (¿por qué los guijarros son redondos a orillas del mar?, estudio de los proyectiles y de la continuación del movimiento, torbellinos). Incluso hay cuestiones que se podrían considerar como de pura teoría: el estudio de la composición de los movimientos según el paralelogramo y la paradoja llamada de la rueda de Aristóteles. La mezcla de situaciones prácticas cotidianas con especulaciones matemáticas o dinámicas es muy sorprendente y parece nueva en la historia de los textos técnicos tal como la conocemos.

El autor desconocido propone respuestas a estas cuestiones, a veces en forma de pregunta: es por qué..., e incluso en ocasiones propone varias respuestas (como ocurre en los Problemas que han llegado hasta nosotros atribuidos a Aristóteles). La teoría se presenta por lo tanto de una forma relativamente «abierta» y no sistemática. Sin embargo, la mayor parte de las «máquinas» se remiten a la palanca, que a su vez se remite al círculo. El principio inicial es el siguiente: un círculo mayor es más poderoso que uno más pequeño, porque una misma fuerza produce un efecto más grande si está menos desviada o molestada, y que la fuerza es más desviada si se ejerce sobre un trayecto más curvado (ver De Gandt, 1982).

Esta fundación general de la teoría mecánica probablemente tienen alguna relación con los razonamientos de Aristóteles sobre las fuerzas en el libro VII de la *Física* (capítulo 5). Pero parece excesivo deducir de ello, como hizo Duhem, que Aristóteles es el padre de la mecánica racional.

## DESARROLLOS DE LA MECÁNICA

En las generaciones posteriores, la mecánica se enriqueció, se desarrolló y se precisó. En particular ha llegado hasta nosotros en traducción árabe un libro de Herón de Alejandría, que probablemente vivía hacia el año 60 de nuestra era: Las Mecánicas o el Elevador (traducido al francés el siglo pasado y parcialmente al inglés con un comentario de Drachmann en su Mechanical Technology...). Por otra parte, la Colección Matemática de Papo (hacia el año 300 de nuestra era), que es una compilación maravillosa, contiene en su octavo libro un conjunto de proposiciones sobre la mecánica que incluye, en especial, los fragmentos de Herón. Por último se debe mencionar el Tratado de Arquitectura de Vitruvio que, aunque redactado en latín (hacia el año 30 a.C. con toda probabilidad), transmite elementos de mecánica y de arquitectura tomados a autores o técnicos griegos, en particular en el libro X dedicado exclusivamente a la mecánica.

En Herón o Papo, la mecánica es en ocasiones muy teórica (como en el cálculo de los engranajes necesarios en principio para levantar un peso dado con una fuerza dada: lo que Herón llama el \*baroulkos\*, que debería permitir –teóricamente– poner en equilibrio un peso de 1.000 talentos y otro de 5 talentos), pero también se encuentran apreciaciones adecuadas sobre la práctica de las obras y las canteras y Herón presenta con detalle procedimientos de transporte con rodamientos, diversos tipos de grúas e incluso prensas para el vino y el aceite (libro 3).

Los fundamentos de la teoría están mezclados. Los autores parecen haber dudado en seguir fielmente el razonamiento dinámico de las *Cuestiones Mecánicas* del Pseudo-Aristóteles y presuponen en algunos lugares una especie de fundación: la teoría geométrica de las palancas y de los centros de gravedad de Arquímedes, que no deja ningún lugar a la consideración de las fuerzas (véase, por ejemplo, Herón, *Los Mecánicos*, I, 24 y II, 7).

Herón también ejerció una influencia por el inicio de su *Neumática*, en donde discute la composición del aire y las razones que ex-

presaba en las estructuras religiosas complejas y variadas que modulaban los ritmos del calendario público en la ciudad-Estado. Ahora bien, Homero fue el más importante entre los que tenían autoridad en materia de divinidades al precisar la naturaleza de los numerosos dioses que presidían los diferentes aspectos de la vida de la polis, de hecho Aristóteles lo llama «el teólogo». La Ilíada (hacia el 725 a.C.) y la *Odisea* (hacia el 700) constituyeron para las generaciones posteriores una enciclopedia cultural que proporcionaba entre otras informaciones los nombres, las responsabilidades y las relaciones mutuas de los dioses. El nombre de Homero se asocia con frecuencia con el de Hesíodo, su contemporáneo, autor de un poema titulado *Teogonía*, que busca, por medio de mitos de creación y de sucesión, mediante genealogías y relatos de guerras celestes, ordenar la temible variedad de los dioses y de las fuerzas divinas que transmiten las historias de dioses -muchas veces importadas desde hacía poco tiempo del Cercano Oriente.

Las primeras reflexiones filosóficas que nos llegaron sobre esta cuestión se fechan en el siglo siguiente: es a Tales, activo en Mileto en la primera mitad del siglo vi, a quien se las debemos, siguiendo la opinión de los propios griegos. Cuando los filósofos comenzaron a tratar de forma explícita las creencias y las prácticas de la religión tradicional tuvieron que enfrentarse con toda la estructura del politeísmo así como a su pretensión de explicar el mundo natural. La crítica de Homero y de Hesíodo estaba en el corazón de semejante empresa.

# JENÓFANES

La teología filosófica griega comienza, en efecto, con un panfleto famoso: Homero y Hesíodo atribuyeron a los dioses todo lo que es objeto de reproche entre los hombres, el robo, el adulterio y el engaño. Como todos los mortales, fabricaron la divinidad a su propia imagen. Los etíopes les atribuyen una piel negra y una nariz aplastada, los tracios les colocan ojos azules y cabellos rojos. Los leones y los caballos los representarían sin ninguna duda, si fuesen capaces de hacerlo, como leones o caballos.

Esta brillante crítica procede del viajero, filósofo y poeta Jenófanes (hacia el 570-470 a.C.) que nació en Asia Menor pero fue activo so-

bre todo en las colonias griegas del Sur de Italia. Influenció profundamente a Platón, quien hizo suyo el tema de este ataque contra la teología homérica (conservada en el fragmento 11, 14-16) para desarrollarlo en los libros II y III de *La República*. Los filósofos griegos que siguieron, con la notable excepción de Epicuro, estuvieron de acuerdo en esta condena del antropomorfismo de los dioses. En lugar de estas ideas tradicionales Jenófanes propuso el monoteísmo: «Un dios [...] de ninguna forma semejante a los hombres, ni por el cuerpo ni por el espíritu» (fragmento 23). Tenemos que desembarazarnos de la idea según la cual un dios necesita miembros y órganos sensoriales. Provoca acontecimientos con su mero pensamiento, sin mover un solo músculo; es la totalidad de su ser que ve, entiende y piensa (fragmentos 24-26).

Jenófanes repetía que no pretendía dar a esta propuesta el *status* de un saber: «Ningún hombre sabe claramente, ni sabrá nunca, la verdad sobre los dioses y todo de lo que hablo» (fragmento 34). Y, sin embargo, estaba claro que lo que proponía era mucho más racional que las ideas que combatía. Ocurre lo mismo con las explicaciones naturales que daba de fenómenos tradicionalmente asociados a una intervención divina en el mundo, buscando así su desmitologización. Por ejemplo, Iris, el arco iris, que para Homero es una diosa, se concibe en Jenófanes como los restantes fenómenos meteorológicos y celestes como una clase de nube especial. Por lo tanto apenas resulta sorprendente que se diga que rechazaba cualquier clase de credibilidad a la adivinación.

La obra fragmentaria de Jenófanes nos legó otros elementos en apoyo de este ataque contra la creencia tradicional consistentes en prescripciones para una reforma moral y religiosa. El fragmento 1 en especial, que trata sobre la buena conducta a seguir en una asamblea, pretende discernir cuál puede ser la naturaleza de la verdadera piedad. Después de recomendar la limpieza, la pureza y la simplicidad en todos los aspectos materiales de la ceremonia, el poema trata sobre lo que se debe decir. «Palabras marcadas por la reverencia y un discurso puro», en forma de un himno a la divinidad, con anterioridad se dirán sermones sobre la virtud, o sobre actos nobles y justos, y no historias de gigantes, de titanes o de centauros, ni relatos de conflictos humanos de los que no se puede extraer

se las juzga incompatibles con su voluntad de permanecer al margen de la filosofía natural. Lo que Sócrates nos ha aportado, si hemos de creer la *Apología* de Platón, es una posición religiosa nueva y extremadamente individualista.

Se le acusa en su proceso de no creer en los dioses de la ciudad y de haber introducido divinidades nuevas: la acusación estaba sin dudas fundada. En todo caso, en la Apología, Sócrates compara su vida con la de un soldado en campaña, sometido a órdenes que no están impuestas por una autoridad superior a la del Estado. La práctica de la filosofía y sus consecuencias –someterse y someter a los otros a un examen intelectual y moral- «se me ha ordenado, lo declaro, por el dios a través de oráculos, de sueños y de todos los demás medios por los que la parte divina ha dado siempre órdenes a alguien de hacer algo. (33c). Platón nos muestra con frecuencia a Sócrates apelando al «signo divino» que le impide comprometerse en la acción. El vínculo que une esta creencia en semejante misión divina con la racionalidad austera y crítica de su método ético sigue sometido a debates. El hecho de que el único diálogo de Platón completamente consagrado a una cuestión de teología, el Eutifrón, sobre la piedad, explore un problema de este tipo sin duda no es anodino. La cuestión planteada es, en efecto, la siguiente: ¿Acaso los dioses aprecian la piedad en virtud de alguna característica moral que sería independiente de su predilección o bien el valor de la piedad está en que se trata de un comportamiento que aman los dioses?

Los diálogos de Platón están construidos de tal modo que ocultan al menos tanto como revelan sobre el pensamiento del autor. Sin embargo sus escritos manifiestan una profunda simpatía por el punto de vista religioso sobre esta vida; en particular en sus últimas obras establece cierto número de posiciones teológicas que tienen una importancia crucial para los proyectos morales o teóricos de los que trata en ese momento. En el caso del *Timeo*, se puede añadir que influenciaron profundamente el pensamiento del final de la Antigüedad y de la Edad Media. La dificultad, cuando se intenta evaluar su contribución a la teología, procede de nuestras dificultades en algunas ocasiones para distinguir un uso revolucionario de la noción de divinidad de un empleo simplemente figurativo.

Las Formas, dotadas de una perfección y de una eternidad que revelan su ubicación en otro mundo, se denominan con frecuencia «divinas»; el camino del alma hacia ellas se dibuja en el idioma propio de las iniciaciones místicas –el *Teeteto* habla de una «asimilación a la divinidad (176b). Se ha visto con frecuencia en la Forma del Bien la causa última de todo lo que es, el equivalente a la divinidad suprema para Platón: esta fue en especial la opinión de los neoplatónicos (de los siglos III y IV de nuestra era) que intentaron llevar a cabo una inmensa síntesis de las teologías platónicas y aristotélicas. Otra dificultad procede de que las posiciones incontestablemente teistas de Platón no precisan apenas la naturaleza y los atributos del o de los dioses de los que habla. En el *Cratilo* llega incluso a mostrarnos a Sócrates insistiendo en el hecho de que no podemos saber nada acerca de los dioses (400d).

En especial cuatro diálogos son importantes para quien busque la huella de las posiciones teológicas de Platón. El primero de ellos, si seguimos el orden cronológico, es el Fedón, en donde se ve a los humanos como los súbditos o los bienes de los dioses, disfrutando de la atención providencial que los dioses les manifiestan y destinados a sufrir el juicio divino a su muerte. En el Fedón, Platón expresa el deseo de una explicación teleológica convincente en la que todas las cosas se remitirían a las disposiciones del espíritu, cosa que se llevará a cabo en el Timeo. Platón argumenta en primer lugar que, dado que el mundo es perceptible, tuvo que ser creado, puesto que su orden y su belleza son tales que su creador debe de ser «un buen artesano», «la mejor de las causas». Este creador es seguidamente designado como «el dios» en el resumen teleológico y exhaustivo -recurriendo a unas matemáticas bastante elaboradasde modo tal que el Universo se construye como un ser vivo. Platón pone de relieve la bondad y la generosidad del dios, lo que vuelve a aparecer en La República cuando critica la teología homérica insistiendo en el hecho de que los principales atributos del dios son la bondad y la incapacidad de engañar.

Platón trata en el libro X de su última obra, las *Leyes*, acerca del lugar de la religión en el Estado ideal. El interés teológico de la demostración viene de las pruebas de la existencia y de la intervención providencial de

# TEORÍAS

## DE LA RELIGIÓN

Tan pronto como se inventó, la filosofía se desarrolló liberándose de la tradición y, mientras que un respeto absoluto es norma en estas materias, evaluó los cultos o las creencias a partir de nuevos criterios que instauró para perdurar. La lectura de estos «pensadores aurorales» tiene una fuerza tónica que estalla incluso en el campo considerado austero de la religión. Este impulso inicial estimulará toda la reflexión posterior.

Sin embargo, además de las dificultades habituales (lagunas de nuestras fuentes, longitud del período estudiado, etc.), existe una específica de este estudio: las prácticas y las creencias pueden variar hasta un punto que ignoramos, de una ciudad a otra, de una época a otra. Es grande el riesgo de simplificar abusivamente. Pero el obstáculo mayor es de orden metodológico. En efecto, con frecuencia los filósofos no parten de datos de hecho para interpretarlos sino que procedieron a la inversa: analizaron o juzgaron la religión a partir de su propia concepción de lo divino. Puede surgir una dificultad cuando se trata de separar la influencia de su teología no sólo sobre sus explicaciones o sus críticas, sino también sobre su propia aprehensión de la religión.

Si algunos desarrollos de Homero, de Hesiodo o de Píndaro constituyen ya una reflexión sobre la religión, parece preferible no obstante el limitarse a presentar los juicios planteados por filósofos pues ofrecen una perspectiva crítica, en el sentido amplio del término. Además, las opiniones de los filósofos griegos, sin constituir un sistema, permiten una aproximación metódica a la religión. Después de que Anaximandro hubiese concebido a los dioses como seres naturales, los presocráticos los englobaron en su investiga-

ción y algunos de ellos examinaron a su vez la validez de las creencias y de los cultos dirigidos a los dioses. Así comienza la historia con frecuencia conflictiva de las relaciones entre la filosofía y la religión. Las preguntas, desde el primer momento, se plantean sobre la concepción de los dioses, las prácticas rituales así como la mitología y la adivinación.

Es con Jenófanes que se afirma con claridad un pensamiento distanciado con respecto a la religión. Este pensamiento deriva de una especie de postulado que será ampliamente compartido: la imposibilidad de conocer con certidumbre lo divino (B 34). En este sentido Jenófanes critica el antropomorfismo constitutivo de la religión griega, especialmente en estos versos famosos: «Sin embargo, si los bueyes, los caballos y los leones / tuviesen también manos, y si con sus manos / supiesen dibujar y supiesen modelar / las obras que con arte hacen los hombres, / los caballos harían dioses caballunos, / y los bueyes darían a los dioses formas bovinas». En esta misma perspectiva atacaba la creencia según la cual un dios nace y muerte, se desplaza como un hombre; denunciaba los mitos de los Gigantes, de los Titanes, pese a estar vinculados con cultos, como «puras ficciones forjadas en los tiempos pretéritos. De una forma más general condenaba los mitos inmorales. Además Jenófanes rechazaba de plano la adivinación. Pese a su crítica de las creencias propugnaba el respeto a las formas tradicionales de piedad, recomendaba la plegaria y los himnos, «el santo respeto a los dioses». También en este caso, mediante esta conciliación, se revela como un precursor. Pero sería engañoso limitar la contribución de Jenófanes a estos pocos fragmentos. Su interpretación física de los fenómenos celes-

tural (Metafísica, I, 3). También plantea un nuevo argumento en favor de la creencia en los dioses, el del consentimiento universal: «Todos los hombres tienen una cierta concepción de los dioses, y todos asignan al ser divino el lugar más elevado, tanto los bárbaros como los griegos» (Sobre el Cielo, I, 3). El argumento volverá a ser planteado numerosas veces. Sobre otros puntos como la mitología y la concepción antropomórfica de los dioses, Aristóteles vuelve a la posición de Jenófanes. Por último aborda la adivinación de una manera que lleva su huella de una forma más profunda. En los Pequeños Tratados de Historia Natural recusa el origen sobrenatural de los sueños (La adivinación por los sueños), pero acepta, conforme con la tradición, «que se basa en la experiencia», el carácter verdaderamente profético de algunos de entre ellos. «Hombres muy sencillos son capaces de prever el porvenir en sus sueños: no es dios quien envía estas revelaciones, sino que en todos aquellos cuya naturaleza se presenta como charlatana y melancólica, se encuentran visiones variadas semejantes». La mántica es por lo tanto natural. Si Freud, en su Interpretación de los Sueños, reserva un lugar a Aristóteles es precisamente por que el estagirita explica la creencia religiosa sin referirse a una teología.

El rechazo absoluto de la religión, tendencia que había salido a la luz con Critias, está ilustrado por los cínicos. No salvaguardaron ningún aspecto, ni la concepción de lo divino, ni la mitología, ni los cultos, en especial los cultos mistéricos, que desencadenaban las bromas de Antístenes, ni por último la adivinación. Este rechazo de la religión popular descansaba en el principio según el cual todo lo que es conforme con la costumbre (nomos) carece de valor ante lo que es según la naturaleza (physis); así pues los cínicos y sobre todo Diógenes, apoyaron y endurecieron una oposición que los sofistas habían utilizado con prolijidad.

Hay por último un autor extraño, inclasificable, cuya concepción de la religión es sin embargo famosa entre todas las demás: Euhemero (hacia 340-260). Sostenía que los dioses son hombres divinizados. Su *Historia Sagrada* aparece, según el largo extracto que de ella ha conservado Diodoro, como un relato extraño, en el marco maravilloso de una isla imaginaria, la Pancaya. Se descubren en ella diversos lugares de la mitología y los

descendientes lejanos de hombres divinizados. «Los sacerdotes cuentan que su raza vino de Creta, [...] dirigida por Zeus, a Pancaya, cuando entre los hombres él reinaba sobre el mundo habitado». «A través del mundo, Júpiter difundió el sentimiento de su culto y dio el ejemplo a imitar» (Lactancio, *Institu*ciones Divinas, I). «Venus fue la primera [...] que estableció el oficio de cortesana»... en resumen, todas las citas de la Historia Sagrada son del mismo cariz. Tal vez debido a su aparente ingenuidad, el relato de Euhemero conoció un gran éxito no sólo en Grecia sino también en Roma, en donde Enio lo retomó y difundió.

El período helenístico se caracteriza por cambios profundos: la decadencia acelerada de la religión tradicional; progreso del individualismo; por último, importancia creciente de las preocupaciones de tipo práctico, en especial las que conciernen a los cultos. La filosofía intentó por lo tanto más que nunca incluir la religión en el campo de sus investigaciones. Los grandes sistemas como el de Epicuro y de los estoicos atestiguan esta radicalización. En la doctrina epicúrea, la representación popular de los dioses se toma en consideración paradójicamente y en parte se legitima. Los hombre tienen una «prenoción verdadera de los dioses que procede de imágenes, unas percibidas en los sueños origen de la creencia según muchos filósofos-, otras durante el día. Estas imágenes presentan la forma tradicional, y el cuadro de los dioses «en su morada tranquila» que pinta Lucrecio reproduce el de la Odisea. Sin embargo la noción se ve falsificada en la mayor parte de los hombres debido a su ignorancia de las causas de los fenómenos físicos y especialmente celestes. Entonces supusieron equivocadamente que los dioses gobernaban el mundo, forjando así para ellos mismos y para sus descendientes los más grandes males. Los dioses encarnan por el contrario, el ideal de felicidad, la ausencia de problemas. No pueden percibirse más que a través de sus imágenes que golpean directamente a la mente. Según Epicuro, es el esfuerzo «del espíritu tenso hacia estas imágenes y fijado sobre ellas» lo que permite conocer la naturaleza divina, «feliz y eterna» (Cicerón, Sobre la Adivinación, I, 49). Sublime contemplación... De esta forma, pues, la filosofía considerada como la más ajena a la religión es la única que acepta a la vez el politeísmo grie-

propiedades alfabéticas puesto que un mismo nombre puede expresarse mediante varias combinaciones de letras. Platón designa con el término de «nombre» estos significados que trascienden su expresión en tal o cual lengua; los estoicos les llamarán lekta. Pero el carácter adecuado de un «nombre» procede en Platón más bien de la lógica y de la epistemología que de la lingüística. Cuando menciona esta Forma que debe actualizar el nombre adecuado, no se interesa en primer lugar por el lenguaje sino por la identificación de las Formas, estas entidades extralingüísticas e inmateriales que son los referentes últimos y el fundamento de todo discurso verdadero sobre el mundo.

### ARISTÓTELES Y EPICURO

Platón y los eruditos de la primera mitad del siglo iv a.C. pudieron tener una comprensión más técnica de las cuestiones del lenguaje de lo que permiten establecer los textos que llegaron hasta nosotros, como lo sugiere la extensión de las observaciones hechas por Aristóteles. En efecto, aunque se haya mostrado extremadamente innovador en lógica, es poco probable que haya inventado el conjunto de la terminología y de las distinciones formales que encontramos en sus escritos sobre el lenguaje: las Categorías el Sobre la interpretación, los Tópicos, la Retórica y la Poética. Estos textos nos proporcionan, además de las posiciones específicas de Aristóteles, una imagen probable de la extensión de los conocimientos lingüísticos en Grecia antes de los estudios efectuados en Alejandría, las contribuciones de los estoicos y el desarrollo explícito de la gramática.

Al igual que Platón, Aristóteles se interesó por el lenguaje porque sirve de vehículo al pensamiento y, por lo tanto, por el sentido, o la veracidad o la falsedad de «lo que se dice» más que por la gramática, la morfología o la sintaxis. Se le reprocha con frecuencia el haber mezclado la lógica y la lingüística. Pero aunque un escolar romano de la época de Cicerón haya tenido que aprender más de gramática formal de la que Aristóteles pudo saber nunca, su intuición excepcional de las estructuras de la lengua carece de equivalentes en su propia época. Un filósofo según él debía incluir en su investigación de la realidad el modo en que las personas hablan del mundo. Más que cualquier otro filósofo griego antes de los estoicos, estableció una terminología precisa para sus métodos de análisis, como la oposición de la «forma» y de la «materia», de la «potencia» y del «acto», de la «sustancia» y del «accidente», del «sentido relativo» y del «sentido absoluto». Gracias a sus comentaristas medievales, estas distinciones todavía están presentes en las lenguas modernas bajo la forma de expresiones como sine qua non, per se, per accidens o simpliciter.

En cuanto al análisis técnico del lenguaje, estudia el modo de fonación de las diferentes vocales y consonantes (*Poética*, 20). Distingue la «voz», el «sonido que significa algo», de los restantes sonidos que se pueden proferir (Acerca del Alma II, 8). Incluso si esta terminología no se consagrará hasta más tarde con los estoicos, hace una distinción sistemática en el Sobre la interpretación entre los «signos» lingüísticos, los «significados», las expresiones vocalizadas que «significan» o «simbolizan» pensamientos y las «cosas», o estados de hecho que implican esos pensamientos. Emplea un término preciso para designar la palabra, lexis o expresión, muy diferente del que reserva para el pensamiento, dianoia. La lexis comprende partes elementales, letras y sílabas, y segmentos más complejos, las proposiciones llamadas logos. También comprende las palabras que repartió en la Poética entre partículas, conjunciones, nombres, verbos así como la «flexión» (ptosis) que rige la asociación del nombre y del verbo. La definición que da del verbo (rhema) insiste sobre su estatuto de significante del tiempo.

A ojos de un estoico y a la vista de los desarrollos ulteriores de la gramática, esta clasificación de la *lexis* parece confusa e incompleta: confusa porque reúne bajo una misma categoría frases, expresiones, palabras aisladas, letras y sílabas, incompleta porque olvida algunos «elementos del discurso». También se le puede reprochar a la terminología aristotélica su imprecisión: califica los verbos como «nombres» cuando no están insertos en una frase. El «nombre», onoma, permanece a sus ojos como un término de alcance más o menos amplio, aunque en él parece mucho más cercano del «nombre común» que en sus acepciones anteriores. Se puede decir con todo que Aristóteles tiene un acercamiento incomparablemente más sistemático a las propiedades formales del lenguaje que sus predecesores. Se pueden añadir las apreciaciones sutiles que hizo sobre el género de los

terpretación complejo, este término, que es seguro que no salió de la pluma de Anaxágoras, sirve con frecuencia en la doxografía posterior a Aristóteles para designar a los principios de Anaxágoras en general). Finalmente, la Inteligencia se debe enumerar dentro de la serie de las «cosas que son» (puesto que es según la terminología de Anaxágoras «la más fina y la más pura» de entre ellas).

El perfil de la serie indicada depende en buena medida de la extensión que se dé al término «semillas». Si lo entendemos en sentido estricto, las semillas de los organismos, habría que admitir que animales y plantas ya están incluidos en la mezcla primitiva como ingredientes, una interpretación que corre pareja con la abolición de la diferencia entre «ingredientes» y «compuestos» (una versión extrema debería llegar a incluir en la mezcla primitiva a todos los «individuos» que vayan a existir por siempre). Como reconocen sus defensores, esta concepción presenta dificultades. En efecto, los organismos no se desarrollan por unión de partes substancialmente idénticas. Dos opciones parecen ofrecerse aquí: se puede suponer que el desarrollo orgánico obedece a mecanismos más complejos de los que aparecen sugeridos por los términos asociación y disociación. Se subrayará entonces que Anaxágoras utiliza, además del vocabulario de la asociación y de la disociación, una terminología de la diferenciación orgánica (apokrisis) que supone un mecanismo específico. También cabe admitir que el término «semilla» se emplea metafóricamente para designar entidades no organizadas, bien por que se trata de un término genérico, bien por que se hace corresponder a las semillas, de un modo más restrictivo, con los «homeomeros» aristotélicos. En favor de esta última hipótesis (y por lo tanto de la segunda opción), se debe subrayar que las sustancias naturales forman parte ciertamente de la mezcla primitiva.

Por lo demás, sólo una limitación de la población primitiva a las sustancias no organizadas permite dar un sentido aceptable a la fórmula, en cualquier caso difícil, de la inherencia universal («todas las cosas tienen una parte de todas las cosas»), que aparece en varios fragmentos. Generalmente se admite que este segundo principio, del que el tratado revelaba en su desarrollo que la Inteligencia está excluida, deriva de la aplicación del principio inicial de la conservación del

ser a los fenómenos biológicos y en especial a la nutrición, tema que ciertamente atrajo la atención de Anaxágoras. Constatando que de los alimentos que absorbemos salen la sangre, los cabellos y los huesos (la lista se puede alargar), Anaxágoras habría deducido que «todo está en todo». Pero esta conclusión no resulta evidente. Lo que el fenómeno de la nutrición permite afirmar como mucho es que algunas cosas están contenidas en otras. Para que se pueda afirmar en base a una observación empírica que «todo» está en «todo» sería necesario que todo naciese de todo. Este es en efecto el argumento que Aristóteles le atribuye en la Física: «Porque veían a todas las cosas nacer de todas las cosas». Pero esto está tan claramente en contra de la observación que podemos preguntarnos si no se trata, por parte de Aristóteles, de una reconstrucción un tanto desesperada.

En este punto se abren otra vez dos vías. Podemos intentar debilitar el alcance de la fórmula «todo nace de todo» suponiendo que no es cierta más que cuando se cumplen ciertas condiciones que se intentarán especificar. También se puede admitir que el principio «todo está en todo» no se fundamente en una simple constatación empírica. La primera solución es la de Simplicio quien, intentando justificar a Aristóteles más que a Anaxágoras, sugiere que todo no sale de todas las cosas en el sentido en que todo podría en todo momento surgir de cualquier cosa, sino en el sentido en que, por medio de un número de etapas determinadas, se podría llegar partiendo de cualquier entidad a cualquier otra (según un fragmento de Anaxágoras, las piedras derivan de las nubes por mediación del agua y de la tierra, al término de un proceso de solidificación progresivo). Pero preocupados por el realismo se corre el riesgo de reducir considerablemente el alcance de una tesis que parece ser sobre todo «metafísica». tomada al pie de la letra, el segundo principio invierte el sentido de la tesis de Parménides de la que, sin embargo, deriva. Mientras que en Parménides los predicados del ser son al mismo tiempo formas de la identidad en sí, que el poema despliega progresivamente hasta la constitución de la esfera homogénea de ser, los seres de Anaxágoras se caracterizan por su radical heterogeneidad. La inherencia universal implica en efecto un retroceso infinito a la búsqueda de una identidad última: la tierra contiene oro,

blema de su inclusión en el *Organon*. Amonio, comentarista neoplatónico del final del siglo v de nuestra era, por ejemplo, piensa que conviene distinguir en la lógica de Aristóteles una parte silogística y una parte no silogística en la que convendría clasificar la *Retórica* y la *Poética*.

De todos modos, a ojos de la posteridad, la lógica aristotélica se ha reducido casi exclusivamente a la teoría del discurso científico. El discurso científico es un discurso verdadero que trata sobre los objetos necesarios y por tanto eternos e inmutables. A través de Platón y su distinción entre ciencia y opinión, Aristóteles es, en este punto fundamental, un heredero directo de Parménides. Dos criterios nos permiten decir «poseemos la ciencia (episteme): cuando conocemos la causa de la cosa de la que pretendemos tener la ciencia; cuando conocemos esta cosa por medio de la demostración (apodeixis) o «silogismo científico». La articulación de estos dos criterios es uno de los problemas más delicados de la interpretación de la teoría aristotélica del conocimiento. Volveremos sobre la causalidad al tratar sobre la física aristotélica: por el momento veamos qué ocurre con la demostración. El silogismo, este razonamiento deductivo en el que \*estando planteadas algunas cosas, otras se deducen necesariamente del hecho de esos datos», fue considerado por Aristóteles como la forma adecuada de toda demostración en las ciencias teóricas incluidas las matemáticas. Un silogismo es un conjunto de proposiciones, deduciendo una proposición llamada «conclusión» («los griegos son mortales») de dos proposiciones llamadas «premisas» («todos los hombres son mortales», «todos los griegos son hombres») que tienen un elemento común («hombres») denominado el «medio». Lo que supone una primera reducción. Para Aristóteles, la proposición, «discurso al que pertenece el ser verdadero o falso, puede siempre verse reducida a la «atribución» de un predicado a un sujeto por mediación de la cópula «es»: «Sócrates camina» puede reformularse como «Sócrates es caminando». No estudiaremos aquí las diferentes clases de proposiciones distinguidas por Aristóteles.

Esta teoría de la proposición presupone un censo y un estudio de los términos simples. Es por ello que, en el orden tradicional, sistemático y no cronológico, que procede de Andrónico de Rodas, el primer tratado del

Organon es el que se llama las Categorías. Se encuentra tal vez en él uno de los presupuestos fundamentales y, en todo caso, uno de los enigmas principales del pensamiento aristotélico. Se ha llamado «categoría» -del verbo *kategorein* que significa «hablar contra alguien, acusar, imputar a, de donde procede el sentido de «afirmar algo de algo», es decir, «atribuir, predicar lo que Aristóteles describe como «cada una de las cosas que significan entre las que se nos dicen sin ninguna relación, y ofrece la lista siguiente: la substancia (hombre), la cantidad (de dos codos de alto), la cualidad (blanco), la relación (el doble), el «dónde» (en el Liceo), el «cuándo» (ayer), la posición (sentado), la posesión (tiene zapatos), el «hacer» (corta), el «sufrir» (es cortado). Pero en Aristóteles las categorías no son únicamente las unidades semánticas irreductibles. También expresan los diferentes sentidos del ser, que todos ellos se remiten a su sentido fundamental que es la sustancia (ousia) en el sentido ontológico del término. Aristóteles no vio ninguna dificultad tras esta correspondencia entre lo lógico y lo ontológico -los intérpretes se encargaron de ello.

Es por lo tanto una forma especial de articular entre ellas las proposiciones atributivas lo que establece el discurso de la ciencia. Para ser científico, el silogismo debe en primer lugar ser formalmente válido. Aristóteles por lo tanto estudió en un tratado llamado más tarde los *Primeros Analíticos*, las diversas formas de combinar los diferentes tipos de proposiciones. Así decir «si A es afirmado de todo B, y B de todo C, entonces A se afirma de todo C- es válido, mientras que el silogismo «A es afirmado de todo B, A es afirmado de todo C, entonces B es afirmado de todo C. no es válido. Existen doscientas cincuenta y seis formas posibles de silogismos, de las que solamente son válidas veinticuatro.

Pero el silogismo válido, para ser científico, debe también ser verdadero, es decir, lo hemos visto, debe reposar sobre premisas verdaderas, que sean las causas de la conclusión. En el fundamento de cada ciencia existen premisas absolutamente primeras, es decir, que no se deducen de ninguna premisa anterior: estos son los principios (*archai*, plural de *arche*). La vía por la que Aristóteles pretende establecer estos principios es para los intérpretes un tema de controversia muy antiguo. Entre las diferentes clases de princi-

de las matemáticas. Gracias al manual geométrico de Herón de Alejandría (siglo 1 a.C.), tal vez incluso antes, se convierte en un dato indispensable de la geometría práctica. Pero se dice que Arquímedes había mejorado estas estimaciones en otro escrito, hoy perdido, mencionado también por Herón. Una reconstrucción posible de su resultado (pues los números indicados están transmitidos defectuosamente) lleva a un límite inferior de 3 15/106 y un límite superior de 3 17/120, los cuales se pueden obtener por polígonos inscritos y circunscritos con seiscientos cuarenta lados. Por medio de una técnica simple de media, estos límites sugieren una estimación intermedia de 3 16/113. Este valor, establecido independientemente por el geómetra chino Tsu Chang-Chih en el siglo v y, en el Renacimiento, por el calculador flamenco Adriano Anthoniszoon citado por su hijo Adriano Metius (1625), supera el verdadero valor de p en menos de 3/107 y precisaría, para establecerse de un modo riguroso, polígonos de al menos diez mil lados.

El procedimiento eudoxiano subvace también en la medida efectuada por Arquímedes del segmento de parábola como siendo igual a los 4/3 del triángulo que tuviese las mismas altura y base que el segmento (Cuadratura de la Parábola, proposición 24). Arquimedes forma una sucesión de polígonos inscritos en el segmento (S) por dicotomías sucesivas de la base y muestra que estos se aproximan arbitrariamente cerca del segmento. Además, puesto que los triángulos inscritos representan los incrementos sucesivos entre cada polígono y el siguiente disminuyen en la relación de 1 a 1/4, cada polígono inscrito es la suma del triángulo inicial (T) más su 4.ª, 16.ª, 64.a... parte. Arquímedes muestra que la suma de una multitud cualquiera pero finita de partes en esta relación es siempre inferior a 4/3 T para un área igual al tercio del último término de la serie. Puesto que este término se puede tomar tan pequeño como se quiera, la sucesión de los polígonos (que converge hacia el segmento) debe también converger hacia 4/3 T. Por una prueba indirecta clásica en dos partes, Arquímedes muestra entonces que cada una de las hipótesis –S es más grande que 4/3 T o S es más pequeño que 4/3 Tlleva a una contradicción. Se observará que el esquema de base de este argumento se corresponde completamente con la forma eudoxiana, empleando solamente figuras poligonales inscritas convergiendo de modo inferior hacia su límite.

Tal como señala el propio Arquímedes, su medida del segmento de parábola constituye el primer ejemplo de una figura curva de la clase del círculo o de las cónicas que se haya encontrado igual a una figura rectilínea. El problema de la cuadratura del círculo, cuya historia entre los griegos remonta al menos hasta Hipócrates de Quíos, dos siglos antes de Arquímedes, parece haber atraído la atención de este último. Ahora sabemos, gracias a los trabajos de Lindermann, en el siglo xix, que no es posible ninguna cuadratura por medio de funciones algebraicas (y por consiguiente por construcciones con regla y compás). Pero es posible una cuadratura por medio de curvas transcendentes. Como lo es la espiral de Arquímedes cuya primera definición parece haberse debido a su mentor Conón. En el tratado Sobre las líneas espirales, Arquímedes estableció la condición para trazar la tangente a una espiral, que, de forma correlativa, proporciona una solución de la cuadratura del círculo: el segmento de la tangente interceptado por la línea trazada con ángulos rectos con el radio-vector que pasa por el punto de tangencia es igual al arco del círculo sostenido por el ángulo que hay entre la posición inicial y el radio-vector, teniendo el círculo como radio el mismo radio-vector.

Una extensión natural de las medidas de las figuras planas es la consideración de los sólidos curvilíneos. En este contexto, uno de los resultados de Arquímedes es tan destacable que llegó a pedir, se dice, que el diagrama se grabase sobre su tumba: una esfera inscrita en un cilindro, lo que representaría su descubrimiento según el cual los dos sólidos tienen el uno con respecto al otro una relación de 2 a 3, tanto en volumen como en superficie.

El tratado Sobre la Esfera y el Cilindro expone las demostraciones formales de los teoremas correspondientes: la superficie de la esfera es igual a cuatro veces el área de cualquier círculo grande (proposición 33); su volumen es igual al de un cono cuya altura es igual al radio de la esfera y cuya base es igual a su superficie (proposición 34). Se dan resultados análogos para la superficie de los segmentos de esfera y el volumen de los sectores y segmentos de esfera. Es característico de las demostraciones de estos resultados el

cología ocupará en su obra un gran lugar. Apenas llegado, tuvo que volver a partir, reclamado el año 168 por los emperadores Marco Aurelio y Lucio Vero para que se uniese a ellos en su campamento de invierno en Aquilea, base de expediciones contra los marcomanos. Sin embargo, Galeno, que no tiene nada que ganar en los fríos campamentos militares, obtiene permiso para permanecer en Roma junto a Cómodo, el hijo del emperador. Permanecerá allí ocho años estudiando y escribiendo intensamente antes del regreso del emperador Marco Aurelio. Galeno permanecerá posteriormente en el favor de la corte. Pero este período se vio ensombrecido por un inmenso incendio que tuvo lugar en Roma el año 191 y que supuso la destrucción de la casa en la que había depositado numerosos manuscritos que todavía no había publicado. Pese a ello, Galeno, ya de cierta edad, tuvo el valor de recomenzar la redacción de varios de entre ellos. Seguidamente continuó escribiendo tratados importantes y parece haber vivido y escrito hasta una edad muy avanzada.

La obra de Galeno representa de forma incontestable una suma por su carácter enciclopédico. Es enciclopédica por los campos cubiertos tanto en medicina, de la que desarrolló casi todas las ramas, como en lógica, filosofía, filología, etc. También lo es por su interés pedagógico, pues indica en qué orden se deben abordar las materias desde el comienzo hasta el nivel más alto. Pero también es una suma porque Galeno se presenta como continuador en relación con la gran tradición médica, hipocrática y helenística, y no un «innovador, pretensión de la que huye con asco. Esta actitud implica en él la toma en consideración de la historia de las doctrinas. En este sentido Galeno es con frecuencia historiador o doxógrafo. Incluso corta o deforma el pensamiento de sus adversarios, o los interpreta de una forma tendenciosa, nosotros le debemos la transmisión de testimonios muy importantes de la historia médica y filosófica, en particular estoica que, sin él, habrían desaparecido.

### Una física médica

Para analizar lo esencial de la doctrina de Galeno podemos comenzar por que forma la base de su «física», la substancia de la que están hechos según él los seres vivos y por lo que los anima.

El pensamiento de Galeno descansa en primer lugar sobre una teoría de la constitución de la materia que se presenta como una herencia de los «antiguos». Es en ellos y en particular en Hipócrates, que se apoya su tesis de una materia continua y no corpuscular, constituida por cuatro elementos fundamentales (stoicheia). Bajo el término de elemento no debe entenderse, explica, el elemento en sí o absoluto (el «fuego»), ni de la cualidad pura (lo «caliente»), sino de la que es dominante en un cuerpo particular. Es por esta última forma por la que se interesa la medicina, que se ocupa de los cuerpos vivos. En estos cuerpos, los elementos o cualidades se presentan siempre mezclados (crase), y según una proporción relativa que establece la particularidad de los individuos. De una forma análoga, la teoría humoral de Galeno está fundada, conforme con la tradición hipocrática, sobre cuatro humores: bilis amarilla y negra, flema y agua, estando formado cada humor por una mezcla de cualidades. Aunque no desempeñe un papel verdaderamente más que en patología, esta teoría humoral se convertirá en una pieza clave del galenismo tardío.

Todo esto sirve a Galeno de base a la explicación de la mayor parte de los fenómenos relativos a la salud y a la enfermedad. Es, en efecto, la naturaleza de la mezcla (o temperamento), la que determina la realización de las funciones del cuerpo y sus perturbaciones. De una manera general, el estado de salud, o la realización sin trabas de las funciones del cuerpo, depende de la buena mezcla (encrasie) y de la buena proporción de la cualidad. Por el contrario, la enfermedad es causada principalmente por una «mala mezcla», una *dyscrasie*. En los dos tratados que plantean las bases de esta física médico-filosófica, Sobre los elementos según Hipócrates y Sobre los temperamentos, Galeno desarrolla estas nociones esenciales para los procesos vitales y sus desarreglos. Añade la noción aristotélica de cualidad activa (calor) o pasiva (frío), siguiendo a los médicos que atribuyen al calor innato y al «aliento» o *pneuma* un papel capital, especialmente en el proceso de la generación. Por lo demás, al final de su larga carrera, Galeno siguió situando estas cuestiones en la base de un conocimiento de la naturaleza que considera absolutamente necesario para el buen médico.

cidades humanas: muy al contrario, no se distingue de la inteligencia humana, al menos desde el punto de vista cualitativo. Sin duda Heráclito pone de relieve que es de una naturaleza absolutamente única en su tipo: De todos aquellos cuyas palabras he escuchado, ninguno ha llegado a reconocer que la sabiduría está separada de todas las cosas (fragmento 108). De hecho, como constituye la unidad subyacente de «todas las cosas» que son proporcionadas por la experiencia, no puede más que diferir de ellas en naturaleza. Pero la inteligencia humana, como la inteligencia divina, se puede calificar de «sabia», y algunos indicios dejan creer que Heráclito no establecía una frontera infranqueable entre una y otra (cosa que parece comprensible si identificaba a ambas, en su estado más intenso, con el «fuego»).

Sin embargo, la inteligencia humana se ve trabada con frecuencia por su «humedad». No hay que insistir en que los hombres son capaces de recobrar la parte de inteligencia que les corresponde (sino ¿por qué les hablaría Heráclito?) -pero a menos de llevar a cabo cierta elección, y de mantener cierto combate, es imposible alcanzar realmente una sabiduría comparable a aquella que Heráclito, por su parte, estimaba que disfrutaba de ella-. Esta apreciación debe aplicarse también a la inteligencia divina, que debe conocer también las luchas morales y atravesar sus períodos de «muerte» o de «sueño», provocados por el exceso de humedad, antes de encontrar un nuevo vigor. El proceso cíclico del que es cuestión en la fórmula siguiente se puede entender tanto referido al alma como al cosmos «En el interior lo mismo esta presente: vivo y muerto, durmiendo y despierto, joven y viejo: pues los primeros cambiando se convierten en los segundos, así como los segundos cambiando se convierten en los primeros (fragmento 88).

La hipótesis según la cual el cosmos sufre también un proceso cíclico de decrepitud y de renovación, que no se suceden sin lucha, está confirmado por varios testimonios. Ya hemos aludido a la lectura estoica de Heráclito, que le atribuía una cosmología que hacía oscilar, a largo término, el mundo entre dos puntos extremos: la conflagración universal y el diluvio. Incluso si esta interpretación no se admite, las alternacias del día y de la noche, o del invierno y el verano, llevan a cabo la misma función.

Heráclito afirma explícitamente que el cosmos cae presa de la «guerra» o del «conflicto». «Conflicto es el padre de todas las cosas y el rey de todas las cosas [...]» (fragmento 53). «Hay que saber que todo participa de la guerra, y que el conflicto es justicia, y que todo llega a ser de acuerdo con el conflicto y la necesidad» (fragmento 80).

Parecería que el combate, en el alma individual, como en el cosmos, sea precisamente lo que les da un sentido a ojos de Heráclito. Algunas de sus reflexiones hacen pensar en el ideal de los héroes homéricos: «Los mejores escogen una sola cosa contra todas: la gloria de los mortales que no se marchita. Pero la mayoría está repleta como ganado» (fragmento 29). «Los que caen en la lucha son honrados por los dioses y los hombres» (fragmento 24). Incluso no se puede excluir que Heráclito haya considerado el combate de cada individuo para realizar y para extender el uso de la inteligencia como una contribución a la lucha cósmica en contra del dominio del «frío» y de lo «húmedo». En todo caso no hay lugar a dudas de que «guerra» y «paz» forman una pareja de opuestos cósmicos y no sólo humanos. En cuanto a los actores que ocupan la escena de los hombres, aunque sean mortales (puesto que deben morir periódicamente), son en resumen tan mortales y tan inmortales como el protagonista (o como el coro) que actúa sobre la escena cósmica: «Inmortales mortales, mortales inmortales: viviendo de la muerte de los otros, muertos de la vida de los otros. (fragmento 62).

## IMÁGENES Y GENERALIZACIONES

A pesar de su deliberada obscuridad, Heráclito era un pensador lúcido y ambicioso: verosímilmente era consciente de las cuestiones cruciales suscitadas por un sistema tal como el que acabamos de describir.

Ante todo, ¿cómo comprender la equivalencia entre «conflicto» o «guerra», por una parte, y «justicia» (y tal vez «necesidad»), por otra? Que se trate aquí de una nueva ilustración de la estructura fundamental de unidad en la oposición apenas nos hace avanzar: una explicación digna de ese nombre todavía debe dar cuenta del modo en que estos opuestos pueden formar una verdadera unidad (y la dificultad no hace más que crecer si admitimos la autenticidad del fragmento 102,

tantas figuras de lo que en otro lugar he denominado una «retórica de la alteridad». Ésta permite decir al otro, más bien escribirlo y circunscribirlo diseñando un cuadro de culturas y el mapa del «mundo habitado». Preocupado por los límites, el investigador pretende llevar su relato tan lejos como sea posible, hasta el punto en donde el exceso de calor o de frío prohiben ir más allá, saber hasta más lejos. Pero, hasta ese momento, se da el deber de investigar, de inventariar las costumbres, de nombrar los pueblos y delimitar los espacios, construyendo more geometrico una representación del mundo.

Si Heródoto, citando a Píndaro, afirma que la costumbre es la reina del mundo, su etnología muestra con no menor claridad que todas las costumbres no son equivalentes (y que en todo caso la ausencia de leyes o de reglas es un criterio seguro de inhumanidad). Y, sobre todo, las *Historias* no dejan de recordar que en torno a esta noción de nomos se juega algo de esencial y de propiamente griego. Así lo atestigua el diálogo famoso entre Jerjes, el Rey bárbaro, y Demarato, el rey espartano exiliado. Los espartiatas, afirma Demarato, son a la vez «libres» y sometidos a un «amo»: la ley. La risa con la que Jerjes acoge esta declaración es el signo de su total incomprensión. Mientras que este «contrato» espartano muestra bien que, si los no-griegos tienen nomoi (en ocasiones excelentes), los griegos son los únicos que «politizaron» su nomos.

# LOS COMIENZOS DE LA HISTORIA

¿Comenzó en Grecia la escritura de la historia? No, han respondido desde hace tiempo los especialistas de las civilizaciones del Oriente antiguo, con la impaciencia de quienes tienen dificultades para hacerse comprender, hasta tal punto está extendida la costumbre de contemplar a Grecia como el lugar de todos los comienzos. Por no tomar más que un ejemplo significativo, la historiografía mesopotámica, estrechamente vinculada con el poder real, es tan antigua como abundante. Los griegos no son por tanto los inventores de la historia, ellos que, por lo demás, no reencontraron la escritura más que bastante tardíamente, al adaptar el alfabeto fenicio. Por el contrario, es con ellos, precisamente con Heródoto, que surgió el historiador como figura subjetiva. Sin estar al servicio directo de un poder, desde sus primeras palabras circunscribe y reivindica la narración que comienza con la inscripción de un nombre propio: el suyo («Heródoto de Halicarnaso...»). Él es el autor de su «relato» y es este relato (logos) el que establece su autoridad. La paradoja es que este nuevo lugar de saber reivindicado desde el primer momento está, al mismo tiempo, por construir desde sus cimientos. Semejante dispositivo de discurso, característico de este momento de la historia intelectual griega, señala una ruptura con respecto a las historiografías orientales. Si los griegos son inventores lo son menos de la historia que del historiador.

Este discurso nuevo y esta figura singular no surgen de la nada. La epopeya y el aedo están todavía presentes, cercanos y ya alejados, del prólogo de las Historias que responde en definitiva a la pregunta: ¿cómo ser «el aedo» de un mundo que ya no es épico? Convirtiéndose en «historiador». Al igual que el aedo, el historiador tiene que ver con la memoria, el olvido y la muerte. El aedo de antaño era un señor de la gloria (kleos), un dispensador de una alabanza intelectual para los héroes muertos con gloria en el combate y el gestor de la memoria del grupo. Heródoto querría sólo que las marcas y las huellas de la actividad de los hombres, los «monumentos» que se produjeron, no «pasen» -como un cuadro cuyos colores se difuminan con el paso del tiempo- o, también, no dejen de ser contados y celebrados (dice exactamente aklea, «privados de gloria»). El deslizamiento de kleos a aklea es el indicio de que la referencia épica está siempre presente, pero también de que el historiador se ha plegado bajo las pretensiones del aedo. Como si supiese que la antigua promesa de inmortalidad no pudiese ya enunciarse en adelante más que de modo negativo: retrasar el olvido.

En el mismo sentido, mientras que el aedo tenía como ámbito de competencia «la gesta de los héroes y de los dioses», el historiador en su recorrido se limita a lo que ha ocurrido «por la acción de los hombres», en un tiempo que es también definido como «tiempo de los hombres». Añade un principio de selección: escoger lo que es «grande» y que suscita «sorpresa» (thoma). Se da así un instrumento de medida de la diversidad de los acontecimientos y del ordenamiento de la variedad del mundo.

"Dime, ¡oh Musa!, el hombre de las mil vueltas», este era el pacto inaugural de la epo-

Aquí, las vías anteriormente designadas como «el sendero del día» y «el sendero de la noche» semejan reaparecer bajo la forma de una alternativa, la que separa el pensamiento «que es» y el pensamiento «que no es». De estas dos vías, sin embargo, sólo la primera es conforme con la verdad; la segunda no permite aprender nada; al contrario, equivale a pensar la nada, es decir, a no pensar. Esto no quiere decir que la segunda vía sea completamente imposible de recorrer: está privada de verdad y es por ello que todos los que se encuentran en ella, como sin duda el propio Parménides antes de verse introducido en presencia de la diosa, están en la ignorancia o en el error.

El fragmento que sigue inmediatamente parece enunciar también la misma doctrina: «Es, en efecto, la misma cosa pensar y ser» (fragmento 3). Esto no significa que el ser se reduzca al pensamiento, al modo del idealismo, concepción ajena a la filosofía griega más antigua y cuya aplicación sería por tanto completamente anacrónica. Esto significa que pensar es la misma cosa que pensar el ser, o bien que el ser es la misma cosa que el ser pensado. Algunos, en efecto, traducen el fragmento de esta forma: «La misma cosa, en efecto, es al pensar y al ser, o bien de esta otra: «Es en efecto la misma cosa que es posible pensar y de la que es posible que sea». Cualquiera que sea la traducción, el significado indicado más arriba se admite de forma casi unánime.

Al identificar la primera vía, es decir, la vía de la verdad, con el pensamiento «que es». Parménides se refería probablemente a todos los pensamientos expresados por afirmaciones verdaderas y que contienen el verbo «ser», ya esté en posición de cópula o en posición de predicado. Sería anacrónico, en efecto, suponer que ha concebido con claridad la distinción entre cópula y predicado, o la distinción entre predicado del tipo llamado  $\cdot$ veritativo $\cdot$  (x es = x es verdad). Por otra parte, a juzgar por el motivo por el que se declaraba imposible de recorrer la segunda vía, Parménides estimaba que semejantes pensamientos, o afirmaciones, equivalen retrospectivamente a pensar y a decir «el ser» (to eon). De esta manera, la cópula o el predicado «es» se encontrarían, por decirlo así, metamorfoseados en indicaciones de un objeto existente en sí, o de una realidad objetiva, precisamente el ser, que a su vez pasaba a ser sujeto del verbo «ser».

Esto es lo que se aprecia con claridad en un fragmento posterior en el que Parménides afirma: «Considera cómo las cosas que están ausentes están no obstante sólidamente presentes en el pensamiento [nooi], porque [éste] no podría separar el ser [to eon] de su adherencia al ser, ni como dispersado de todas las maneras a través del mundo, no como reunido junto» (fragmento 4). En suma, incluso lo que no está presente a los sentidos se piensa como ser, en tanto que es objeto de pensamiento, y el pensamiento sólo puede pensar lo que es; dicho de otra forma, no puede separar el ser de su ser, no puede decir que el ser no es. En este caso el pensamiento, o el intelecto (noos), se considera como pensamiento verdadero, capaz de garantizar la existencia de su objeto, incluso en ausencia de otras pruebas, procedentes sin duda de los sentidos.

Es otra vez esta misma doctrina la que se afirma más lejos, cuando la diosa declara: «Es necesario decir esto y pensar esto: que el ser es [eon emmenai]; porque es posible [solamente] que [el ser] sea, mientras que no es posible que la nada [sea]. (fragmento 6). En este caso pensar y decir «que es» se convierte en pensar y decir «que el ser es», «el ser», o «el ente-, siendo aquí lo que es, es decir lo que es el sujeto del que se afirma, como predicado, el ser entendido como verbo. Si se debe pensar y decir que el ser es, la razón es la imposibilidad de pensar y de decir la nada, o el no ser, es decir, pensar y decir que la nada es. La idea se encuentra reiterada en otro fragmento, famoso a causa de las citas literarias que de él hicieron Platón y Aristóteles: «En efecto, nunca se domará esto, que los que no son sean» (fragmento 7). ¿Qué significa aquí «domar»? No está claro: se puede comprender «imponer por la fuerza» o bien -hacer aceptable». En todo caso, el sentido global de la frase es que es imposible que los que no son sean.

¿Por qué razón Parménides consideró el verbo «ser» como el único capaz de expresar la verdad y, por tanto, el ser como único objeto posible del pensamiento? Probablemente por que este verbo es el único que, en griego, permite expresar, como predicado o como cópula, todas las verdades. Aristóteles dirá más tarde en este sentido que expresiones como «el hombre camina» o «el hombre corta» son perfectamente equivalentes, respectivamente, a expresiones como «el hom-

la mayoría de los hombres fuese atea; la suya es por tanto una religión pragmática y en absoluto mística, pero religión necesaria para la humanidad pues de no tenerla perecería.

Si la existencia de los dioses es un aparecer creado por el arte persuasivo del sofista (como en el famoso fragmento atribuido a Critias y que es, como hemos dicho, probablemente de Eurípides, eco en el poeta trágico de la enseñanza de Protágoras), por un choque hacia atrás inmediato, la organización de los hombres en ciudades, a saber, la vida política y social, se encuentra realizada y la humanidad se salva. Es sólo cuando el hombre ha fundado a los dioses que los dioses pueden fundar al hombre. Esto es tal vez lo que sugiere, en el mito, la sucesión de dos momentos. Tras la invención de las técnicas y antes de las tentativas para fundar Ciudades, «el hombre fue el único de los animales en honrar a los dioses, y se puso a construir altares e imágenes divinas (322a). Después, segundo momento, Zeus concede al hombre las virtudes políticas y salva de esta forma a la humanidad. La creencia en la simple existencia de los dioses tiene como consecuencia la aparición de dioses providenciales: los dos escalones de la teología griega se encuentran superados.

¡Grandiosa teoría, destacable unión de la trascendencia y de la inmanencia! Sin esta fundación de lo divino el hombre no puede ser hombre; es por ello que, en el mito de Epimeteo y de Prometeo, relatado por Platón, el hombre está presente como siendo la obra de los dioses, lo que significa que es cuando toma consciencia de que él es obra de los dioses que el hombre, por medio del discurso fuerte, se pone en acción para hacer a los dioses.

Por caminos seguramente muy diferentes, Protágoras llega a la misma conclusión que Sócrates cuando dice a un discípulo:

Reconocerás que digo la verdad si, en lugar de esperar a ver las figuras de los dioses, considerases sus obras (Jenofonte, *Memorables*, IV, 3).

Es por lo tanto en este sentido que, en el Protágoras de Platón, la impiedad, con la injusticia que conlleva, es lo contrario de la virtud política.

Platón en un pasaje de las *Leyes* en el que los sofistas participan, parece aludir a la teología de Protágoras y de Eurípides cuando escribe:

Dicen en primer lugar, querido, que los dioses existen por artificio, no por naturaleza sino según ciertas leyes» (889e).

En resumen, para Protágoras el dios es la criatura del hombre, y si por desgracia los dioses no existiesen, habría que inventarlos rápidamente.

Gilbert Romeyer Dherbey

### ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

## Textos y traducciones

DIELS, Hermann y Kranz, Walter (eds.), *Die Fragmente der Vorsokratiker*, I Weidmannsche Verlagbuchhandlung, Berlín, 6.ª edición (reimpresa constantemente) 1956.

Poirier, Jean-Louis, *Les Sophistes*, traducción francesa en Dumont, Jean Paul, *Les Présocratiques*, Gallimard, col. «Bibliothèque de la Pléiade», París, 1988.

Untersteiner, Mario, Sofisti, Testimonianze e frammenti, La Nuova Italia, Florencia, 1949, fasc. 1.

Sofistas. Testimonios y fragmentos, introducción, traducción y notas de Antonio Melero Bellido, Gredos, Madrid, 1996.

## Estudios

ADORNO, Francesco, *La filosofia antica*, Feltrinelli, Milán, 1991, tomo I.

Bayonas, Auguste, «L'art politique d'après Protagoras», *Revue philosophique*, núm. 157, 1967, pp. 43-58.

Bodéus, Richard, «Réflexions sur un court propos de Protagoras», *Les Études classiques*, LV, 1987, pp. 241-257.

Dupréel, Eugène, Les Sophistes. Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hippias, Ed. du Griffon, Neuchatel, 1948.

GUTHRIE, William Keith Chambers, *Les Sophistes*, traducción francesa, Payot, París, 1976 (versión española parte del tomo III: *Siglo V. Ilustración*, de la *Historia de la filosofía griega*, Gredos, Madrid, 1990).

rino de Arles, historiógrafo de la época de Adriano, se redactó así: «Sócrates es acusado de no reconocer los mismos dioses que la ciudad, de introducir divinidades nuevas y de corromper a la juventud» (se encuentra otra formulación en la *Apología de Sócrates* [10] de Jenofonte). El proceso fue instruido por la Heliea, tribunal popular compuesto por quinientos un jueces. Parece que Platón estuvo presente, así como todos los amigos de Sócrates, entre los que estaba Hermógenes, que probablemente fue el informante de Jenofonte, ausente de Atenas en ese momento.

Después de que Meleto hubiese expuesto los principales puntos de la acusación, Sócrates probablemente tomó la palabra para hacer su propia defensa. Estimando que no tenía otra prueba para mostrar su inocencia que toda su vida dedicada a la justicia, Sócrates habría rehusado, según Diógenes Laercio, los servicios del orador Lisias. Es poco verosímil que Sócrates haya tenido con su acusador Meleto el diálogo que Platón transmite en la Apología, pero es seguro que no intentó apiadar a los jueces ni justificarse. Tras esta defensa socrática, Meleto y Anito, temerosos de que los jueces hubiesen sido convencidos, intervinieron, al parecer, para reiterar sus acusaciones. En la primera votación Sócrates fue condenado por doscientos ochenta y un votos contra doscientos veintiuno. Dado el carácter poco frecuente de la querella, acusado y acusador fueron invitados a proponer ellos mismos una pena. Meleto pidió la muerte, pero Sócrates, teniendo en cuenta los servicios que había rendido a la ciudad, pidió ser alimentado en el pritaneo o, como alternativa, pagar una pequeña multa. Los jueces decidieron la muerte. Antes de la ejecución de la sentencia Sócrates estuvo detenido aproximadamente durante un mes en la prisión de los Once. Habría podido escaparse con facilidad, pero rechazó tal posibilidad. Sus amigos lo visitaron todos los días (Fedón, 59d). Fue estando junto a ellos que bebió la cicuta. Cuando el veneno ya hacía su efecto, Sócrates, levantando el velo que lo cubría, dijo a Critón, y estas fueron, según lo que nos dice Platón, sus últimas palabras: «Debo un gallo a Asclepio, págalo, ¡no lo olvides!».

## EL PROBLEMA DE SÓCRATES

El examen crítico de las acusaciones dirigidas contra Sócrates nos lleva a lo que se ha dado en llamar «el problema de Sócrates». Esta expresión recubre de hecho varios problemas en relación con el papel de Sócrates en Atenas, con la especificidad de su pensamiento y de su práctica filosófica y con la cuestión de saber si existe una verdadera filosofía de Sócrates. Ahora bien, la resolución de este problema está estrechamente relacionada con la crítica de las fuentes que nos informan sobre el personaje socrático.

La acusación de corromper a la juventud dirigida contra Sócrates estaba en parte inspirada en el retrato que Aristófanes trazara de él en las Nubes. Se veía a Sócrates, colgado de una barquilla, con la cabeza entre las nubes, intentando, como un sofista, convencer al joven Fidípides que es justo pegar a su padre. Pero esta acusación se explica también por el hecho de que los jóvenes que frecuentaban a Sócrates, en su mayor parte ociosos y ricos, se divertían escuchándolo examinar a los atenienses y pretendían imitarlo sometiendo a los que les eran cercanos a semejante examen. Se puede comprender, recuerda Sócrates en la Apología, que «los ciudadanos a los que examinaban estos jóvenes la tomasen a continuación conmigo en lugar de tomarla contra ellos». La hostilidad contra Sócrates que suscitaron tales conversaciones expresa también la inquietud experimentada por la alta sociedad ateniense ante el hecho de que los valores tradicionales de la ciudad estaban sometidos así al examen, a la crítica y a una evaluación razonada. O por lo demás en este tema se confundía con los sofistas que también realizaban una forma de reflexión crítica por otras vías y diciendo que enseñaban la virtud. Pero otro reproche, más agresivo, acusa a Sócrates de llevar una vida indigna de un verdadero ciudadano. Escuchemos al Calicles del Gorgias acusando a Sócrates: «Has huido del corazón de la ciudad y de las asambleas, has perdido tu calidad de hombre, permaneciendo en una esquina el resto de tu vida para cotillear en compañía de tres o cuatro jóvenes. Los ejemplos de los que se servía Sócrates (que habla «de burros ignorantes, de herreros, de zapateros y de curtidores», dando siempre la impresión de decir «las mismas cosas con los mismos medios») también parecieron despreciables; estas no son, indica Hipias, más que «mondas y residuos de discursos». Esta acusación de ridículo y este menosprecio contribuyeron por lo demás a transformar a Sócrates en un per-

pretaciones propuestas del personaje socrático cambian de naturaleza, en resumen, son menos «filosóficas» y se apoyan de modo más preciso en la crítica de las fuentes.

La posterioridad filosófica de Sócrates se encontrará en primer lugar en el pensamiento de los que se llama «los socráticos» (megáricos, cínicos y cirenaicos). Nuestro conocimiento de ellos es muy fragmentario debido a la desaparición parcial de las obras de la mayor parte de los que estuvieron influidos por Sócrates (Esquines, Fedón, Antístenes), autores de «discursos socráticos» (logoi sokratikoi), o diálogos escritos de forma erudita que terminarán por formar un verdadero género literario.

Queda Platón, cuyo pensamiento se formó en contacto estrecho con el de Sócrates. Lejos de ser él mismo un autor socrático es, tal vez, aquel cuyo poder creador ha contribuido más a disimular o hacer difícilmente accesible el pensamiento del propio Sócrates. La tentativa de discernir las tesis que forman el pensamiento socrático es una tarea de la crítica moderna, comenzada en el siglo xix y cuya tarea consiste en todo momento, básicamente, en encontrar a Sócrates detrás de Platón. Esta tarea es sin embargo y si duda menos desesperada que cuando se trata de los sofistas o de Antístenes, pues el filósofo de Platón como el de Sócrates son en cierto modo parecidos, ambos comparten esta libertad y este aislamiento que Platón describe como la parte del filósofo en páginas inolvidables del Teeteto.

Monique Canto-Sperber

## ORIENTACIÓN BIBLIOGRÁFICA

## Textos y traducciones

ARISTOPHANE, Nouées, texte établi par Victor Coulon et traduit para H. Van Daele, Les Belles Lettres, col. «Universités de France», París, 1923, 1972 (versión española Aristófanes, Las Nubes, Lisistrata, Dinero, introducción, traducción y notas de Elsa García Novo, Alianza, Madrid, 1992). ARISTOTE, Métaphysique, trad. J. Tricot, Vrin, París, 1953, 1970 (versión española, Aristóteles, Metafísica, ed. trilingüe por Valentín García Yebra, Gredos, Madrid, 1970).

DIOGÈNE LAËRCE, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, I, trad. Robert Genaille, Flammarion GF, París, 1965.

Platon, Œuvres complètes, Les Belles Lettres, coll. «Universités de France», tome I (Hippias Mineur, Alcibiade, Apologie de Socrate, Euthyphron, Criton: texte établi et traduit par Maurice Croiset, 1920, 1970), tome II (Lysis, Charmide, Lachès, Hippias Majeur: texte établi et traduit par Alfred Croiset, 1921, 1972), tome III, 2e partie (Gorgias: texte établi et traduit par Alfred Croiset avec la collaboration de Louis Bodin, 1923, 1968), tome IV, 1re partie (Phédon: texte établi et traduit par Léon Robin, 1926, 1970) (versión española Platón, Diálogos, 7 tomos, tomo I, introducción general por Emilio Lledó Iñigo, Apología, Critón, Eutifrón, Ión, Lisis, Cármides, Hipias Menor, Hipias Ma-

yor, Laques, Protágoras. Tomo II, Gorgias, Menexeno, Eutidemo, Menón, Crátilo. Tomo III, Fedón, Banquete, Fedro, Gredos, col. «Biblioteca Clásica Gredos», Madrid, 1981-1992).

Platon, *Lettres*, traducción de Luc Brisson, Flammarion, coll. «GF», París, 1987.

— Ménon, traducción de Monique Canto, Flammarion, coll. «GF», París, 1991.

— Phédon, traducción de Monique Dixsaut, Flammarion, coll. «GF», París, 1991.

XÉNOPHON, Les Hélléniques, Apologie de Socrate, Mémorables (trad. P. Chambry, Œuvres de Xénophon III, Flammarion GF, París, 1967); Le Banquet. Apologie de Socrate, texte établi et traduit par François Ollier, Les Belles Lettres, París, 1972 (versión española, Jenofonte, Recuerdos de Sócrates; Económico; Banquete; Apología de Sócrates, introducciones, traducciones y notas de Juan Zaragoza, Gredos, Madrid, 1993).

Socrates. A source book, compiled by John Ferguson, Open University Set Book, Macmillan, Londres, 1970.

Socratis et Socraticorum Reliquiae, collegit, disposuit, apparatibus notisque instruxit Gabriele Giannantoni, Bibliopolis, Nápoles, 1990.

## Estudios

Benson, Hugh H., ed., Essays on the Philosophy of Socrates, Oxford University Press, Oxford, 1992.

cimientos mucho después de que hubiesen ocurrido. ¿En qué época escribió esos pasajes? ¿Cuándo compuso la introducción dedicada a los acontecimientos del pasado, la archaiologia, en la que desea probar la grandeza de la guerra del Peloponeso? ¿Cuándo se escribió la pentekontaeteia, que describe el ascenso de la potencia ateniense? Todo lo que podemos saber es que debió revisar al menos una parte de la obra antes de haber alcanzado el fin que se había fijado pero que nunca alcanzó: el texto se interrumpe bruscamente en la mitad de una frase de su relato de los acontecimientos del año 411 a.C., y es en este sitio preciso en el que Jenofonte retoma su narración en las Helénicas. Investigaciones profundas han permitido mostrar qué pasajes se insertaron en el texto con posterioridad, pero parece imposible establecer de modo definitivo la fecha de composición de las grandes secciones de la obra. Tampoco se ha conseguido distinguir variantes en sus opiniones sobre la historia, lo que habría podido ayudarnos a distinguir los diferentes estratos del texto: en efecto, es difícil demostrar que el pensamiento de Tucídides sobre los principios fundamentales que gobiernan la historia hayan cambiado nunca.

Contrariamente a Heródoto, su único gran predecesor, Tucídides no toma por objeto el pasado reciente, sino la historia de su tiempo, la que él y sus contemporáneos han vivido. ¿Cuál es la razón de esta elección? Es fácil de comprender si se considera a la vez la insistencia de Tucídides en la exactitud y la precisión de su propia exposición de la guerra del Peloponeso y sus declaraciones sobre la imposibilidad de aplicar tales criterios al estudio del pasado. Por tanto parece que el presente era la única época para la que podía obtener informaciones precisas y fidedignas. Es de una importancia pareja el que Tucídides haya sido un ateniense y que los atenienses lo hayan exiliado; esto basta para explicar todas sus posiciones -tanto a favor como en contra de Atenas- que el lector puede descubrir en su texto. Contrariamente a la actitud habitual en la Antigüedad, no considera por lo demás que su exilio fuese una prueba: Tucídides ve en él más bien la ocasión para tener contactos con los dos campos de la guerra del Peloponeso, lo que pone al servicio de su búsqueda de exactitud. Es aparentemente con el único objetivo de dar pruebas de su credibilidad que insiste en su madurez

intelectual en la época en que la guerra se declaró y en el hecho de que vivió lo bastante como para ver su término veintisiete años más tarde. No ofrece ninguna justificación de su fracaso en Anfipolis a pesar de su experiencia militar y de su posición en relación con las tribus tracias, y ello a riesgo de dar a sus enemigos políticos o personales armas para atacarlo. No se queja, no manifiesta ninguna compasión para consigo mismo. Da esta información con el único objetivo de establecer su competencia ante el lector; en el mismo sentido, basa su autoridad para hablar de la peste afirmando que él mismo estuvo atacado por ella. En una palabra, Tucídides no proporciona informaciones sobre su vida más que en la medida que ello le permite justificar su posición de cronista exacto; ofrece los elementos que le parecen importantes, sin preocuparse por las consecuencias que podrían tener en un lector que quisiese establecer un juicio sobre su capacidad personal.

El texto en el que Tucídides expone sus fines y su método corre parejo con su gusto por la fría objetividad. La exposición de su método se divide en una parte relativa a los discursos y otra dedicada a los relatos. Sus afirmaciones sobre los relatos son menos dificiles de comprender que lo que dice sobre los discursos: «en lo referente a los hechos que se produjeron durante la guerra, me ha parecido que el procedimiento correcto no consistía en basar mi relato en informaciones transmitidas por cualquier testigo, o sobre mis propias impresiones; era necesario por el contrario aplicarme hasta el mínimo detalle y con toda la precisión requerida a la vez a los hechos de los que yo mismo había sido testigo y a aquellos conocidos a través de otros. Este método era pesado, pues quienes habían asistido a un acontecimiento dado no decían las mismas cosas sobre los mismos puntos, sus declaraciones estaban influidas por la simpatía o su memoria favorable a tal o cual bando- (I.22.2-3).

Lo que dice con respecto a los discursos presenta más problemas: el lector moderno no tiene, de hecho, la costumbre de ver a un autor conceder tanta importancia a la transmisión directa de intervenciones públicas. Por otra parte hay que señalar que en una época en la que no se podía contar con el uso de la radio, de la televisión o del vídeo, era infinitamente más difícil recoger un discurso con precisión, Tucídides era conscien-

forma de conducta moral; ser fiel a los términos de un tratado es otra, tal como se extrae del discurso de los corintios en Atenas. Lo que nos enseñan los melios así como la lista de los aliados de Atenas que participaron en la expedición a Sicilia, es que el vínculo de parentesco debe ser un motivo suficiente para que los Estados se ayuden en caso de peligro, y que los Estados autónomos no deben entrar en guerra más que si esta es moralmente justa. Ciertamente los atenienses afirman ante los espartanos y los melios que invocar la justicia ya no sirve de nada cuando un bando es más fuerte que el otro: de esta forma sugieren precisamente que las consideraciones morales deberían tener más peso que la simple comparación de las fuerzas en presencia. El discurso de los atenienses pronunciado en Esparta así como el de Alcibíades con el que justifica la campaña de Sicilia llevan a pensar que los procedimientos judiciales, incluso si desembocan en una injusticia, son preferibles a los tratos violentos, y que es mejor actuar con suavidad antes que con dureza con respecto a los aliados.

Las consideraciones morales definen ante todo el comportamiento normal del individuo (en oposición al grupo). Lo vemos de modo particularmente claro en la descripción de los problemas de Corcira: la moral desaparecía a partir del momento en que el temor, el prestigio y el interés entran en escena. Tucídides lamenta que las luchas partidistas hayan llevado al recurso a los extranjeros que se mezclaron en los asuntos internos de la ciudad y lamenta el triunfo de la venganza, las atrocidades, la envidia y la ambición personal. Lo que por el contrario deben desear los hombres es una situación en la que las necesidades de todos los días estén satisfechas, en la que las palabras conserven su sentido corriente sin verse transformadas en consignas y en la que, para terminar, los vínculos de parentesco sean más fuertes que la fidelidad a un partido. Tucídides alaba también la obediencia a las leyes y el respeto a la santidad de los juramentos; el interés general debe prevalecer sobre el interés privado; los veredictos deben ser justos; la violencia evitada; dioses y padres respetados; y, por último, la franqueza sin adornos no debe ser objeto de burla.

La impresión que se desprende de esta lista es que los valores de Tucídides no se distinguen de las del griego más conformista. Esta impresión está confirmada por lo demás por el examen de lo que piensa el historiador con respecto a la religión. Tras haber dicho que los refugiados procedentes del Atica se habían instalado en el Pelargicón, menciona que un oráculo prohibía la ocupación de esta parte de la ciudad. Ahora bien, esta es la forma en que Tucídides contesta la interpretación habitual del oráculo (interpretación que atribuía a la ocupación ilegal del Pelargicón todos los desastres que caían sobre Atenas): «Es la guerra lo que ha hecho necesario que la gente se instale en este lugar; aunque el oráculo no haya mencionado la guerra, sabía por adelantado que esto no presagiaba nada bueno si se debía vivir en este lugar: (II.17.1-2). Pensaba por tanto que es deseable plegarse al carácter inviolable de los mandamientos religiosos; es cierto que pone en duda la interpretación del oráculo, pero sin contestar la veracidad de su contenido. Se vuelve a encontrar una posición análoga en otro contexto: la disputa entre los atenienses y los beocios con respecto al agua sagrada de la que los atenienses hicieron un uso profano cuando ocuparon el templo de Apolo en Delión. Los atenienses se defienden afirmando que no utilizaron el agua por menosprecio indecente de su carácter sagrado, sino porque la necesidad les obligó, y que por lo tanto su acto no constituyó una profanación (IV.98.5): cosa que muestra que las leyes religiosas deben respetarse, cualquiera que sea la opinión que se tenga con respecto a ellas.

Recientemente se ha tendido a considerar a Tucídides como un moralista que ve con pena la decadencia de los valores humanos, consecuencia de la búsqueda del interés personal. Esta interpretación es tan parcial como la que, por el contrario, lo convierte ante todo en un teórico de la Realpolitik más radical. Me parece que nos acercamos más a la verdad si se considera estos dos puntos de vista como dos aspectos de la misma persona. Se obtiene entonces a un Tucídides que conoce y experimenta con fuerza lo que la condición humana tiene de trágico: ciertamente el hombre tiene la posibilidad de conocer las fuerzas que modelan sus comportamiento, pero este conocimiento no le proporciona en absoluto el poder de cambiar su curso; el hombre está obligado a estar a los pies de los valores sociales comunes, sin los cuales no es posible ninguna clase de vida civilizada.

vue philosophique de la France et de l'étranger, XX, 1885, núm. 2, pp. 385 ss.
VLASTOS, Gregory, «Plato's testimony concerning Zeno of Elea», Journal of Hellenic Studies, núm. 5, 1975, pp. 136-162.

— «Zeno of Elea», en The Encyclopedia of Philosophy, P. Edwards edit., Nueva York/Londres, 1967, t. VIII, pp. 369-379.

REMISIONES

La demostración y la idea de ciencia Parménides Matemáticas

su pensamiento más claro y comparaba este método con la construcción de una figura geométrica, destinada a hacer comprender qué es, por ejemplo, la esencia del triángulo, incluso si no se corresponde perfectamente con esta realidad trascendente. Aristóteles le reprochaba con respecto a esta interpretación el haber intentado «ir en socorro de Platón y este concepto de «socorro» (boetheia) no es necesariamente propio de la polémica; se puede interpretar como que pone en evidencia una solidaridad histórica real entre la Academia Antigua y Platón. Esta solidaridad dejaba una muy grande libertad de interpretación -lo poco que sabemos de la cosmología de Jenócrates muestra diferencias importantes con el Timeo- pero puede definirse como la voluntad de no dejar la última palabra sobre puntos fundamentales a la crítica aristotélica. Este doble aspecto de creación original sobre un fondo de fidelidad a la inspiración platónica, aparece con particular claridad en la definición jenocratea del alma como siendo un «número que se mueve a sí mismo». En esta definición se encuentra a la vez un elemento platónico -el alma se define en el Fedro como automotora- y el idealismo matemático propio de Jenócrates. Simplicio, en línea con Aristóteles, que había criticado esta definición, ha intentado demostrar que el alma era para Jenócrates intermediaria entre la Idea y lo sensible, pero existen todas las razones para creer, por el contrario, que Jenócrates, que afirmaba como Platón la inmortalidad del alma, no establecía diferencia entre el alma y el número ideal. Por otra parte, el hecho de que toda una tradición doxográfica, en cuyo origen se encontraba tal vez el propio Jenócrates, haya hecho remontar a Pitágoras esta concepción del alma, no cambia nada en cuanto a la adecuación de esta definición con la orientación general de la filosofía jenocratea. Por lo demás un texto de Plutarco muestra como el académico –que había abandonado la tripartición del alma, descrita en La República, por la bipartición de origen pitagórico: razón, pasión- podía invocar el Timeo en apoyo de esta definición, interpretando de forma muy personal el pasaje en el que Platón cuenta la construcción de las almas. Pero Jenócrates fue también un pensador particularmente preocupado por explorar todas las articulaciones posibles entre la filosofía y la teología, y este aspecto de su pensamiento tuvo una

influencia duradera; Varrón se inspiró de él cuando intentaba proporcionar un fundamento filosófico a la religión romana. Sabemos que Jenócrates, que atribuía cierta noción de lo divino incluso a los animales irracionales, había explicado que lo Uno y la Díada son dioses, el primero correspondiendo a Zeus, rey del cielo, la segunda a Hera, madre de los dioses, soberana de las cosas que están bajo el cielo y alma del Universo. En el mismo sentido, identificaba el cielo y los astros de fuego con los dioses del Olimpo, y afirmaba que el mundo sublunar está poblado por démones invisibles, intermediarios entre los dioses y los hombres. Empleando una metáfora matemática, comparaba a los dioses con un triángulo equilátero -símbolo de lo que es invariable- el hombre con un triángulo escaleno, y a los démones con triángulos isósceles. Por su reflexión sobre la religión, Jenócrates parece así pues haber precedido a los estoicos en su identificación de los dioses de la mitología con conceptos filosóficos. Sin embargo, ningún testimonio le atribuye explícitamente, como hacen algunos exegetas, la invención del tema –tan presente en el Platonismo Medio– de las ideas como pensamientos de Dios.

## La ética de la Academia Antigua

También en el ámbito de la ética Jenócrates afirmó su fuerte personalidad filosófica, abriendo la vía al estoicismo en su reflexión sobre la felicidad. Varios de los testimonios sobre su moral llevan la huella de la relectura de su obra por Antíoco de Ascalón y por lo tanto se deben interpretar con una gran prudencia, pero la presencia de temas prehelenísticos, y más en concreto preestoicos, en Jenócrates es difícilmente contestable: búsqueda de la serenidad interior como fin último de la ética, importancia concedida a la sumisión voluntaria a la ley, invención de la categoría de los indiferentes, reflexión sobre la virtud en su relación con la naturaleza y la felicidad. Ahora bien, lo poco que sabemos de su sucesor a la cabeza de la Academia, Polemón, es relativo de forma casi exclusiva al campo de la ética. Polemón privilegiaba la acción moral y criticaba a quienes se dedicaban a las especulaciones lógicas, comparándolos con personas que hubiesen aprendido de memoria un manual de armonía pero fuesen incapaces de ponerlo en práctica. Polemón definía el bien soberano como la vida

la historia del platonismo. Las cosas habrían sido relativamente sencillas si Antíoco se hubiese contentado con comentar las obras de Espeusipo y de Jenócrates. Pero su finalidad no era sólo la de restaurar una interpretación dogmática del platonismo. En efecto, ambicionaba devolver a la Academia su preeminencia sobre las escuelas helenísticas, esencialmente el Liceo y el Pórtico, demostrando que estas en general no habían aportado más que innovaciones terminológicas. El consenso de estas escuelas, del que Antíoco había hecho la palabra clave de su filosofía, respondía a ideas ocultas que no tenían nada de inocentes: se trataba de reducir a Aristóteles y Zenón a la categoría de epigonos con talento y un tanto turbulentos de un insuperable Platón. Esta estrategia conllevaba sin embargo un riesgo, el de ser considerado él mismo mucho más como un peripatético o como un criptoestoico que como un verdadero académico. De hecho, Cicerón que lo apreciaba mucho, pero que, en los Académicos, recoge los argumentos contra Antíoco de la Academia Nueva, le hizo un muy flaco favor calificándolo de «auténtico estoico», tema retomado por muchos de los que se interesaron por este filósofo. Ahora bien, lo menos que se puede decir es que esta fórmula no da cuenta de la personalidad filosófica de Antíoco.

En el campo de la ética y de la física, su método consistía en demostrar que los peripatéticos y los estoicos se había contentado con proporcionar una presentación nueva de lo que ya existía en Platón y en sus sucesores de la Academia Antigua. No dudaba en reivindicar como invenciones de la Academia conceptos ajenos a la escuela platónica, tal como el de *oikeiosis*, de adaptación inmediata del ser vivo a su propia naturaleza. En el mismo sentido, su presentación de la física de la Academia Antigua contiene un buen número de proposiciones cuyo origen se debe buscar mucho más en Zenón que en Espeusipo o en Jenócrates. Pero este Antíoco, pretendidamente cercano al estoicismo, llevó a cabo una polémica implacable en contra de los estoicos en todos los puntos doctrinales que verdaderamente no podía atribuir a la Academia. Por ejemplo, el libro IV del *De finibus* de Cicerón muestra con qué encarnizamiento combatía la idea específicamente estoica de que la felicidad del sabio es totalmente independiente del entorno exterior.

En el campo del conocimiento, nuestra percepción de la filosofía de Antíoco está un tanto desdibujada por el hecho de que éste utilizó para combatir el escepticismo de la Academia nueva los argumentos de los estoicos. Esto ha llevado a algunos historiadores de la filosofía a pensar que, en este punto, Antíoco se había alineado totalmente con la doctrina estoica, considerando que ésta representaba realmente un progreso en relación con la Academia Antigua. Los testimonios, tomados en su conjunto, incitan a una mayor prudencia. Antíoco exponía con simpatía el idealismo platónico y atribuía a la Academia Antigua la idea de que la certeza no se debe buscar en los sentidos independientemente de la razón, lo que era una condena implícita de la teoría estoica de la «representación comprehensiva». Existen razones para creer por tanto que, también en este campo, el estoicismo no era para él más que un instrumento en una estrategia global de la que pensaba que demostraría de forma incontestable la superioridad del platonismo.

Antíoco, que pretendía recuperar la verdadera doctrina de la Academia nunca fue reconocido como jefe de la escuela platónica, porque la relación institucional, que, más allá de los cambios doctrinales, había relacionado entre ellos a los escolarcos desde Platón hasta Filón de Larisa, se había roto con la marcha de éste a Roma. La escuela fundada en Atenas por Antíoco sobrevivió algún tiempo tras su muerte, después, durante más de un siglo, ya no es cuestión de ninguna fuente de filósofos académicos en Atenas. Durante todo este período se desarrolló en diferentes puntos del mundo romano el platonismo medio, del que una de sus características fue la de funcionar sin el núcleo central que constituían las escuelas helenísticas. ¿Hubo una restauración de la Academia en el siglo 11 de nuestra era gracias a Amonio, el maestro de Plutarco? El problema está controvertido y no cambia nada el hecho de que con la marcha de Filón de Larisa fue cierta forma de organización de la reflexión filosófica que había desaparecido definitivamente.

Podemos intentar responder ahora a nuestra pregunta inicial: ¿Qué es lo que, pese a los cambios acaecidos en la Academia, diferencia a un académico de otro filósofo griego?

Un primer elemento de respuesta nos es aportado por la referencia a Platón. Esta es evidente en la Academia Antigua. Es un poco

Alejandro de Afrodisia rechaza explícitamente esta teoría que atribuye a Galeno; de un modo mucho más claro que Aristóteles definió el tiempo como el número de movimiento de la esfera celeste más exterior. Aristóteles había pensado que no podía haber tiempo más que allí en donde existía un alma, puesto que sin alma no podía haber enumeración; Alejandro de Afrodisia sostiene que el tiempo por su naturaleza propia es una unidad y que es sólo en nuestro pensamiento que se divide por el instante presente. El tiempo en tanto que tal podría por tanto existir fuera de toda «enumeración» real y Alejandro parece identificar el tiempo concebido así con el movimiento continuo «enumerable de la esfera celeste más exterior. De un modo que le es propio Alejandro pretende a la vez exponer simplemente la posición «aristotélica», intenta defenderla, e introduce un nuevo desarrollo y un desplazamiento de interés que le son específicos.

Teofrasto no cuestionó la teoría de Aristóteles sobre el tiempo, pero reunió una multitud de dificultades planteadas por la definición aristotélica del lugar como límite interior inmóvil de lo que rodea una cosa. Sin embargo es imposible decir si estas dificultades llevaron a Teofrasto a rechazarla pura y simplemente. Tras haber expuesto en sus grandes líneas la concepción del lugar propuesta por su predecesor neoplatónico, Damascio, Simplicio menciona de pasada que Teofrasto parece haber anticipado esta teoría, interpretando el lugar como la posición propia de una parte perteneciente a un todo complejo. Lo que no está claro es si Teofrasto ya extendió, como lo hace Damascio, este concepto a los lugares de las cosas del Universo tomado como un todo. En cuanto a Estratón, rechazó la teoría aristotélica del lugar, que él definía como intervalo o extensión delimitada por la superficie más externa de lo que es contenido, o la superficie más interna de lo que lo contiene, lo que equivale a decir que el lugar de una cosa es, no como en Aristóteles lo que la contiene, sino el espacio que ocupa.

Para Aristóteles las cosas sublunares están compuestas por los cuatro elementos, la tierra el aire, el fuego y el agua (que se transforman unos en otros), mientras que las esferas celestes están formadas por el quinto elemento, el éter, que tiene el poder de moverse pero que no conoce ninguna otra clase de cambio. Se ha sostenido que Teofrasto había rechaza-

do el quinto elemento y que había afirmado que el fuego exige un sustrato, de tal modo que no es el de los otros elementos. Es exacto que al comienzo del tratado Sobre el fuego, Teofrasto hace observar que el fuego terrestre exige una constante aportación de alimentos, lo que se podría considerar en contradicción con su estatuto de elemento primero; además se pregunta si el Sol, suponiendo que no estuviese hecho de fuego, al menos no estaría caliente. Semejantes ideas muy bien podrían llevar a una concepción del mundo radicalmente diferente a la de Aristóteles; pero no es seguro que haya sido así en realidad. Pues la discusión que abre este tratado no se concluye y Teofrasto se vuelve hacia cuestiones más específicas, no sin haber hecho notar que la necesidad de alimentarse no es propia del fuego sino que se aplica a todos los elementos sublunares. En cuanto al quinto elemento, Filopón parece decir que Teofrasto lo ha conservado. Por su parte Estratón rechazó incontestablemente el quinto elemento y sostuvo que los cielos están hechos de fuego. Los estoicos lo rechazaron también y atribuyeron un papel importante al fuego y después, más adelante, con Crisipo, al pneuma, como soportes del principio activo del Universo.

Se ha pensado que Teofrasto atribuyó un papel más importante al calor, sobre todo el del Sol, en el proceso del cambio físico, y que había modificado la teoría aristotélica de las exhalaciones secas y húmedas, reduciendo las exhalaciones secas a un puro reflejo del calor del Sol. Pero tanto en la Meteorología como en el tratado Sobre el fuego, Teofrasto no parece separarse de Aristóteles tanto como lo supone esta hipótesis. Además hace falta plantear también aquí el tema de la coherencia de Aristóteles. Pues Teofrasto al plantear que el fuego era activo y los otros tres elementos pasivos, y al distinguir, por otra parte, entre el calor generador del Sol y el fuego terrestre, no hacía más que desarrollar temas ya presentes en los escritos fisiológicos y biológicos de Aristóteles, pero que no aparecían en su teoría física general.

Teofrasto negaba la existencia del Motor Inmóvil, pero sostenía no obstante, con Aristóteles, que el cielo tiene un alma (esta es también, más adelante, la opinión de Alejandro de Afrodisia y de su maestro Hermino), y que el mundo es eterno (mantuvo una polémica con el estoico Zenón sobre este punto –si es que podemos creer en lo que



El cinismo es un movimiento filosófico con-testatario que nació en la Grecia del siglo IV a.C. en torno a Diógenes de Sínope, llamado «el Perro», y de sus discípulos, y que estuvo vigente al menos hasta el siglo v d.C., puesto que el último filósofo cínico conocido, Salustio, estaba en relación con el círculo del neoplatónico Proclo. Practicando en todos los campos, político, moral, religioso, literario y filosófico una contestación radical de los valores tradicionales, el cinismo propone una «vía corta» para acceder a la felicidad consistente en una ascesis física con fines morales. En una época en la que la palabra es instrumento de poder el cinismo prefiere a las sutilezas del discurso la fuerza de los actos y del testimonio y, siguiendo en esto el camino abierto por Sócrates, privilegia la experiencia existencial del sabio.

El estudio de este movimiento choca con el estado de la documentación. Nada o casi nada de la literatura cínica antigua se conserva. Conocemos a estos filósofos sobre todo por anécdotas y dichos (transmitidos por la tradición griega, pero también por gnomologia árabe), cuyo valor histórico es imposible de verificar. Es cierto que se conservan las Cartas cínicas, por desgracia son pseudoepígrafes. Además dependemos de fuentes que no están exentas de parcialidad: no proceden sólo de oponentes al cinismo como los epicúreos o algunos Padres de la Iglesia, sino también de individuos como Epicteto o Juliano que concebían un cinismo idealizado a la luz de sus convicciones personales. Por otra parte, aun cuando no tenemos razones para sospechar una actitud parcial, es difícil determinar en qué medida podemos basarnos, para conocer a Diógenes, en fuentes tardías como los cinco discursos muy substanciales (IV, VI, VIII, IX y X) en los que Dión Crisóstomo pone en escena al filósofo. Por último, debido a la naturaleza de este movimiento, los textos de contenido doctrinal son muy raros y el fenómeno se agrava por el hecho de que nuestra fuente principal, el libro VI de Diógenes Laercio, en especial los párrafos doxográficos 70-73 y 103-105, sufrió el influjo de un punto de vista estoico que, sin lugar a dudas, tergiversó algunos aspectos teóricos del cinismo.

Sin embargo es necesario intentar encontrar tras las anécdotas los apotegmas y las consignas, no un sistema –pues nada es más contrario al espíritu del cinismo– sino como mucho un hilo director, una inspiración filosófica homogénea que se expresa de un modo coherente.

## Bosquejo histórico

No se puede hablar de cinismo sin preguntarnos primero sobre el sentido de este nombre. Ya en la Antigüedad se proponían dos explicaciones basadas en dos etimologías diferentes. La primera, que sin duda deriva de una necesidad de semejanza con la Academia, la Estoa o el Liceo, relaciona el movimiento con un lugar muy conocido de los atenienses de la época, el gimnasio de Cinosargos, en el que se levantaba un templo dedicado a Heracles y en donde enseñaba Antístenes, discípulo de Sócrates. Este gimnasio estaba reservado a los nothoi, es decir, tanto a quienes eran hijos de padre ateniense y de madre extranjera como a los hijos ilegítimos o a los esclavos liberados. La etimología de la palabra «Cinosargos» es por su parte también insegura: ¿·las carnes del perro», «perro blanco» o «perro rápido»? Los par-

anuncia ya el cinismo en el sentido moderno del término. El siglo xix no descansó puesto que asistió a la expansión de lo que Ludwig Stein llamó el «neocinismo» de Nietzsche. De hecho Unwertung der Werte, la inversión de los valores promovida por el filósofo, busca sus raíces de forma deliberada en la «falsificación de la moneda. efectuada por Diógenes. En la actualidad la palabra «cinismo» recubre una realidad bastante diferente del kynismos antiguo. Se denomina «cínicos» a quienes muestran deliberadamente una actitud impúdica, de menosprecio altivo de las conveniencias y de inmoralismo sistemático. Los cínicos actuales se burlan de la posibilidad de ayudar a sus contemporáneos a encontrar la felicidad; su provocación es puramente negativa y la mera idea de ascesis no interviene en su modo de vida. Si un vínculo une la filosofía de Diógenes con el cinismo actual, parece por tanto no ser más que aparente, exterior. Incluso cuando la actitud es idéntica, los motivos subyacentes y el fin pretendido no son en absoluto los mismos. Se puede destacar que en alemán, lengua preocupada por evitar las confusiones –al menos desde el siglo xix-, utiliza dos términos distintos: Kynismus, para designar la filosofía cínica antigua, y Zynismus, para designar la actitud moderna. Recientemente filósofos alemanes se ocuparon de las semejanzas y las diferencias que existen entre las dos nociones: nos remitimos a los trabajos de Heinrich Niehues-Pröbsting: Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynismus (Munich, 1979) y de Peter Sloterdijk: Kritik der zynischen Vernuft (Francforte del Meno, 1983); este último, que tuvo un éxito extraordinario en Alemania, explica por qué el Kynismus libera, mientras que el Zynismus oprime, por qué uno es digno de estima mientras que el otro se debe condenar y propone al Kynismus como única alternativa al Zynismus generalizado de la época actual.

# LOS PRINCIPIOS Y LAS FORMAS DE LA CONTESTACIÓN

## Los principios

Diógenes reivindica de forma deliberada la diferencia. «Entraba al teatro chocando con las personas que salían. Como se le preguntase por qué lo hacía, respondía: "Es lo que me esfuerzo por hacer a lo largo de toda mi vida." « (Diógenes Laercio, VI, 64). «Como se

reían de él porque iba marcha atrás bajo el pórtico, Diógenes les dijo: "¿No os da vergüenza, a vosotros que recorréis marcha atrás el camino de la existencia y que me condenáis porque recorro marcha atrás el camino del paseo?" (Estobeo, III, 4, 83).

Piógenes había adoptado como consigna falsificar la moneda, tal vez como consecuencia de una experiencia personal de falsificador de la que él (o su padre) habría sido responsable. Se trataba de invertir los valores respetados normalmente en todos los campos de acción humana individual y colectiva y de sustituir los valores falsos por valores nuevos, basados en la concepción cínica del hombre y de la vida. De donde deriva una tarea de subversión sistemática.

Sólo importa el individuo con toda su singularidad: es necesario llegar a asegurar su felicidad, mostrándole la vía de la revolución individual. En esta perspectiva, el cínico rechaza todas las prohibiciones propias de la arbitrariedad social e invita a un regreso radical a la naturaleza. Fortalecido por una lucidez exacerbada, comprendió que la desgracia del hombre derivaba de su debilidad intrínseca, debida a las pasiones, al orgullo, al temor, a la atracción del placer, pero también a las agresiones del mundo al rededor que lo llevaba a sacrificarse en busca de valores ilusorios. Esclavo de la fama, de la riqueza, que hace de él un verdadero «hidrópico, y de los deberes sociales, el hombre pasa su vida desplegando una actividad febril orientada hacia los fines más inútiles. De esta forma Diógenes señala con el dedo a tal atleta que se entrena hasta el extremo en el estadio para vencer en los juegos olímpicos, a tal hombre político dispuesto a todos los sacrificios por ejercer el poder, por no hablar de los ricos, sibaritas que gastan mucha energía para que su mesa pueda proporcionar mil placeres al paladar más delicado. A este hombre presa de los deseos y de las angustias de toda clase, Diógenes, como un médico con su enfermo, quiere hacerle comprender que la verdadera lucha no está allí en donde cree y que se impone una conversión. Siendo la felicidad el fin pretendido, es necesario conseguir crear en uno mismo tres condiciones indispensables para su consecución: la autarquía, es decir, la capacidad para bastarse a uno mismo y para ser completamente independiente, la apatía, que permite mantenerse impasible en todas las circuns-

reparte en cuatro materias: desciframiento lexical y sintáctico, explicación del contenido (historia, topografía, datos naturales, etc.), crítica textual, y examen del valor estético y moral. Domina perfectamente las reglas y los conceptos específicos de estos campos. El mismo saber opera en el siglo IV para los exegetas cristianos del grupo de Antioquía que por su parte son rebeldes a la alegorización. Los Padres capadocios, Basilio de Cesarea, Gregorio de Nacianzo y sobre todo Gregorio de Nisa, reflejan por el contrario todas las dimensiones de la hermenéutica de Orígenes.

Para Orígenes el trabajo encarnizado del hermeneuta termina por asimilar su comprensión con la misma inspiración de las Escrituras; para él es la mayor y, sin duda, la única experiencia mística. Una alianza análoga de la exigencia racional y de la tensión afectiva se manifiesta en los cristianos mediante otra forma de ejercicios espirituales que también llevan la marca del helenismo. Aparecen también en las corrientes que definen el cristianismo como «filosofía». Se trata de la recepción por los Padres de la «ascesis» en el sentido filosófico, actividad interior del pensamiento y de la voluntad que lleva a un modo de vida conforme a la razón. De Justino a Juan Crisóstomo, pasando por Clemente, Orígenes, los capadocios, se ve al cristianismo como «verdadera filosofía» y como sabiduría vivida. Se apropia de las prácticas espirituales de la filosofía antigua sustituyendo la Razón universal por el Verbo divino. Las técnicas de introspección, de atención a uno mismo, de concentración en el momento presente, de examen de conciencia, el ejercicio continuo de la presencia de Dios, el recurso constante a los principios de vida, siempre disponibles, buscan la tranquilidad del alma y el dominio del yo. La herencia griega se imprime de esta forma en el comportamiento cristiano y se extiende hasta el monaquismo, en el que la referencia a los «dogmas» fundamentales de las escuelas filosóficas se sustituye por el recuerdo incesante de los «mandamientos» y de las palabras de los Antiguos, que se conservan en los Apoptegmas y las Kefalia. Sin duda estos ejercicios tienen rasgos específicamente cristianos: suponen en todo caso el auxilio de la gracia de Dios, la humildad del pecador, la penitencia y la obediencia; la renunciación se vive como participación en el sufrimiento de Cristo y en el amor divino. Pero también

contribuyen a la helenización parcial del cristianismo, sobre todo cuando la «filosofía» cristiana se convierte en ejercicio de la muerte, para separar el alma del cuerpo, para liberarla de las «pasiones», a la manera platónica.

Si se restringe el examen al papel del helenismo en la elaboración de las doctrinas cristianas, sobre todo dos campos deben mantener nuestra atención, la antropología y la teología. Meditando sobre la naturaleza y sobre el fin del hombre, los Padres desarrollaron hasta el infinito la analogía entre el motivo bíblico de la creación «a imagen y semejanza» de Dios (*Génesis* I, 26) y el tema platónico de la asimilación a Dios (*Teeteto*, 176b). Por otra parte encontraron en la palabra de *Génesis* 2, 7 tanto las teorías griegas sobre la animación del embrión como las diversas descripciones del compuesto humano. Sin embargo esta palabra, asociada a otras fórmulas de las Escrituras (Sabiduría 15, 11; Joel 3, 1; Juan 20, 22), es remitida por algunos al don del Espíritu y al bautismo como segunda creación. En el mismo sentido, la finalidad soteriológica transforma las representaciones griegas, cuando hace funcionar la tipología Adán-Cristo. La fe en la resurrección del cuerpo, por otra parte, no deja de afirmar su singularidad. Los apologistas se esfuerzan, como mucho, por probar que no es irracional. Pero el intento de Orígenes, utilizando conceptos griegos para imaginar la permanencia de una «forma» corporal, fue muy mal recibida por la Iglesia porque se sospechaba de ella que reducía la realidad del cuerpo resucitado. Es sin duda la reflexión sobre el libre arbitrio y la responsabilidad humana la que llevó más lejos la influencia del helenismo. Para refutar el determinismo atribuido a los gnósticos, en primer lugar y, más en general, el fatalismo astral, los Padres tomaron de Aristóteles su análisis de la voluntad libre, o de los estoicos la doctrina del «asentimiento». Un incitador de esta reflexión es también la famosa fórmula del mito de Er de Platón (La República, X): «La virtud carece de amo [...]. Cada cual es responsable de su elección, Dios está fuera de cuestión». Esta es una referencia capital todavía para un Gregorio de Nisa. Ciertamente, los Padres se otorgan por tarea la armonización de la importancia de la decisión humana con la omnipotencia y la presencia divinas, pero su insistencia en la capacidad de la razón los aleja de la literalidad de la enseñanza de Pablo y confiere a su doctrina de

de la práctica viva y lo hizo conocer bajo esta forma nueva; lo que se explica con la fórmula de Elias Bickermann: «El judaísmo se convirtió en la religión del Libro cuando la *Biblia* se tradujo al griego».

Pues la existencia de una fuerte diáspora judía, y principalmente en Alejandría, ciudad creada por los griegos, es un factor primordial en la difusión del pensamiento y de los conocimientos griegos en medio judío y en Judea. Sabemos que Alejandría se convirtió en la época helenística en el núcleo principal del que irradiaba el helenismo y conocemos la fama de su biblioteca, en la que se supone que se reunía la totalidad de la literatura griega o traducida al griego. La época helenística representa el apogeo de las ciencias empíricas y técnicas: apenas es posible imaginar que esta biblioteca y los centros de actividad intelectual que señalaban la gloria de la ciudad de Egipto no hubiesen encontrado un eco, en Judea o cualquier otro lugar. Además, Judea no parece haber escapado al movimiento de expansión económica que deriva del enriquecimiento lógico y técnico que caracteriza este período. El problema está en la dificultad que experimentamos para medir ese eco. Varrón enumera a unos cincuenta autores de tratados técnicos, género específicamente griego: conocemos, por ejemplo, el tratado de agronomía de un Bolos de Mendes que tuvo mucha fama a lo largo de la Antigüedad e incluso más tarde; tratados de jardinería, de crianza de animales... Ahora bien, para Judea parece imposible encontrar una señal. Sólo se puede notar que el dioceta (superintendente de las finanzas) de Tolomeo II, Apolonio, apasionado por la experimentación agrícola y arbolícola, tenía una explotación de vid en Galilea. Sería muy sorprendente que no hubiese algunas consecuencias técnicas entre el campesinado local, sobre todo en esta región menospreciada por los de Judea más piadosos por su poco respeto al formalismo y a las tradiciones judías. ¿Pero qué sabemos? Se podría repetir la misma apreciación con respecto a los tratados de botánica, de zoología, de medicina, de arquitectura e incluso a los tratados dedicados a las técnicas manufactureras. Simplemente se puede citar la probable introducción de las técnicas de irrigación artificial por los griegos, en el siglo III o II a.C., atestiguadas por el Eclesiastés (II, 6), el Sirácida (XXIV, 30-32) y la utilización en el idioma talmúdico de la palabra 'ntly' < griego antlia (la rueda para regar); o, en el texto de la Biblia griega de los Setenta, la distinción efectuada entre diferentes estadios de formación del feto, desconocidos por el vocabulario hebreo.

Por el contrario, se sigue mejor la introducción por los griegos de técnicas relacionadas con la conquista o con el ejercicio del poder: la guerra, la administración, en especial la fiscalidad.

La victoria fulgurante, aplastante, universal de los ejércitos griegos constituye la mejor prueba de la excelencia de sus técnicas. La aristocracia helenizada de Jerusalén no sólo hizo levantar un gimnasio para adecuarse a un modelo cultural: también reconocía la superioridad otorgada por el entrenamiento pre- o para militar que se adquiere allí. Siria se eriza de fortalezas construidas de acuerdo con técnicas helenísticas, levantadas, es cierto, por los cuidados o por orden de poderes helenísticos, en primer lugar lágidas y después seleúcidas. Pero (aunque ni Polibio ni los Libros de los Macabeos nos hayan descrito las tácticas empleadas por los ejércitos judíos en la época helenística) la masa importante de los mercenarios judíos enrolados en los ejércitos helenísticos, y que constituirán un vehículo no menospreciable de los valores y de los saberes griegos, ofrecerá también a los Macabeos, en el momento adecuado (e incluso si su revuelta permite también desarrollar técnicas de guerrilla específicamente adaptadas a la situación judía), un capital de competencias determinante para mantener a los ejércitos griegos en jaque.

A la espera de estos períodos de crisis, el despegue de la familia de los Tobiadas gracias al arriendo de los impuestos (sistema típicamente griego) prueba que desde el período lágida (siglo III), la aristocracia judía había integrado en su práctica fiscal y administrativa técnicas helenísticas. Faltos de un manual de fiscalidad antigua, es difícil de evaluar con precisión estas innovaciones. Pero es cierto que son sin duda las monarquías helenísticas las que construyeron un sistema de tipo burocrático, ciertamente pesado, pero también, a fuerza de elaboración, capaz de una eficacia real. Se puede medir el valor de las innovaciones observando la progresiva sustitución del tributo en especie por la renta fiscal en moneda, pero también percibiendo la relativa satisfacción de los judíos –al menos de los judíos urbanos– ante un sis-

# MILESIOS

E l término «milesios» designa con comodidad a tres ciudadanos de Mileto (Tales, Anaximandro, Anaxímenes), aproximadamente contemporáneos entre sí, que vivieron en el siglo vi a.C. y destacaron, no sin rivalidades, en una empresa intelectual inédita: la «ciencia de la naturaleza».

Esta breve descripción se apoya esencialmente en la interpretación aristotélica de su pensamiento: no conservamos de la obra escrita de los milesios más que una o dos citas tal vez auténticas, y las escasas informaciones que proporcionan los autores posteriores se remontan casi todas ellas a Aristóteles o a la tradición doxográfica inaugurada por su discípulo Teofrasto.

Para comprender el pensamiento de los milesios, es importante comprender en primer lugar el marco en que se inscribe la interpretación que Aristóteles propone de sus obras —es decir, su concepción de la ciencia física— y en segundo lugar el método dialéctico que utiliza cuando somete a examen las opiniones de sus predecesores, con el fin de contribuir al establecimiento y a la clarificación de los principios de su propia física.

Una vez comprendida, la interpretación aristotélica de los milesios deberá someterse a su vez a un examen crítico. Para hacerlo disponemos de otros indicios que, pese a ser indirectos, no se deben sin embargo dejar de lado. La tradición inaugurada por los milesios en el campo de la «ciencia natural» fue proseguida en efecto, en los siglos v y IV, por otros pensadores, tanto autores de cosmologías como teóricos de la medicina, y criticada por filósofos (en especial por Heráclito, Parménides, Platón y Aristóteles) que se plantean cuestiones sobre sus presupuestos. Por otra parte, los escritos de historiadores

como Heródoto y Tucídides presentan huellas de su influjo y un cierto eco de la empresa científica milesia que resuena incluso en las tragedias de Eurípides o en las comedias de Aristófanes. Sabemos lo bastante como para comprender, al menos en sus grandes líneas, los objetivos y los métodos de la «ciencia natural» tal como se comprendió y practicó en los dos siglos que siguieron a los milesios. A partir de estos elementos tardíos, a poco que se adopten las reservas que el rigor impone, parece legítimo remontarse hasta los propios milesios.

El camino a seguir antes de llegar a una cierta comprensión de los milesios es por tanto necesariamente tortuoso —y al seguirlo, es grande el riesgo de caer en el anacronismo.

Aquí, como en otros lugares, no es sino demasiado fácil el aplicar al estudio del pensamiento griego antiguo postulados desafortunados propios del siglo xx. En especial resulta indispensable prestar atención no sólo a las semejanzas entre la ciencia milesia y la ciencia moderna, sino también a sus diferencias. Al designar con la expresión «ciencia física» la tarea de los milesios, no queremos decir que ellos compartiesen el conjunto de los fines, los métodos y las hipótesis de la física moderna; sino que, teniendo en cuenta las diferencias de sus conocimientos y de sus tradiciones conceptuales, la naturaleza de sus actividades se deja comprender mejor como algo estrechamente emparentado, en algunos puntos esenciales, con las modernas ciencias de la naturaleza.

A juicio de Aristóteles los milesios son sus primeros verdaderos predecesores en el campo de la «ciencia de la naturaleza»: Tales, «el pionero en este tipo de investigaciones», señala para él la frontera más acá de la cual

dera que lo «divino», su inteligencia y su justicia deben cumplir una tarea esencial en el conjunto de la construcción teórica —cosa que no quiere decir que la escuela milesia fuese la heredera directa de una reflexión teológica anterior, ni que la teorización de los milesios se haya efectuado a partir de un a priori o esté dictada por consideraciones teológicas o teleológicas.

Esta teología plantea dificultades evidentes. En especial, ¿cómo concebir lo que serían un agua inteligente o un aire dotado de voluntad? A decir verdad, desde el punto de vista de un teoría fundada en la physis, plantear la cuestión en estos términos equivale a entender las cosas al revés. En efecto, todo lo que se afirma es que la *physis* del agua (por ejemplo) comprende la vida y la inteligencia; ahora bien, esta tesis no es en sí misma ni más ni menos difícil de comprender que un hecho de observación tal como la existencia de la vida o de la inteligencia en el seno de organismos animales. La verdadera dificultad que tendría que afrontar el partidario de la tesis sería más bien la siguiente: ¿por qué entonces el agua o el aire de nuestra vida cotidiana no presentan el menor signo de vida o de inteligencia? Todavía esta cuestión se presta a discusión –tal vez de hecho existen tales signos, pero sin que sepamos discernirlos o descifrarlos.

La teorización milesia presenta importantes puntos comunes con la ciencia moderna, pero difiere en otros no menos importantes: sus relaciones no se dejan resumir con una pocas fórmulas simples.

Se ha planteado en ocasiones que la principal novedad que distingue a los milesios de sus predecesores sería su «racionalidad» (por oposición a la presente «irracionalidad» del mito o del «pensamiento mítico»). Pero el concepto de «racionalidad» es tan difícil de discernir que es controvertido, por lo demás está lejos de ser evidente que el pensamiento presocrático sea «irracional», cualquiera que sea el sentido en el que hay que entender el término.

Está claro que en Mileto, en el siglo vi antes de nuestra era, se produjo algo profundamente original. Cualesquiera que hayan podido ser las influencias cercano-orientales (de las que ninguna se ha establecido firmemente), no es posible sostener que los milesios se hayan limitado a continuar, con otros medios, las viejas tradiciones cosmológicas del Oriente Cercano o de otros lugares.

Se ha podido sostener que los milesios se caracterizaban por los rasgos siguientes: 1) cierta noción de lo que es la «realidad objetiva»; 2) una exigencia programática: la inteligibilidad de esta realidad, tomada en su conjunto; 3) el bosquejo de un método que permite discernir y representar tal inteligibilidad. Sin embargo, no se podría afirmar dogmáticamente que esta combinación de fines y de métodos carecía por completo de precedentes: no sólo las lagunas de nuestra documentación concerniente a los predecesores de los milesios son llamativas, sino que incluso se podría sostener con cierta apariencia de razón que algunas teologías y cosmologías especulativas elaboradas en el Oriente Cercano antiguo respondían a un programa similar. Pero no es menos cierto que el Oriente Cercano antiguo nunca conoció una explosión de actividad teórica tan repentina como la que tuvo a Grecia por escena entre los siglos vi y iv y que jamás se produjo filosofía ni lo que fuese que se pudiese considera como ciencia (al menos que no se quiera designar con este nombre la acumulación especializada de datos en algunos campos limitados).

Si Mileto se distingue en el siglo vi no es tanto por la actividad del intelecto teórico como tal, sino por la adopción de un programa de investigación destinado a desarrollar-se por sí mismo. ¿Estamos en condiciones de identificar el rasgo decisivo que hizo la fuerza de este programa?

La independencia intelectual de los griegos con respecto a las ideas tradicionales o generalmente recibidas tuvo que desempeñar algún papel. Los presocráticos están claramente asociados a una crítica franca y radical de las autoridades más respetadas por los griegos en materia religiosa: Homero y Hesíodo. Semejante libertad no es sin embargo un mero rasgo negativo, en efecto, tal actitud con respecto a la tradición no se podría desarrollar en ausencia de un «punto arquimedeo» sobre el que la crítica pudiese apoyar sus palancas: todo lo más podemos decirnos que la liberación con respecto a la tradición, así como la introducción de la escritura, contribuyeron a suprimir obstáculos exteriores.

En cuanto al rasgo positivo y original que buscamos, si no se confunde con la adopción de exigencias «formales» que una teoría debe satisfacer a partir de este momento, tal y como las hemos enumerado más arriba, al

de que existía una relación matemática entre los lados del triángulo rectángulo, se sintió tan impresionado que sacrificó un buey, realizando de esta forma un gesto que un griego ordinario habría reservado a la celebración de un bien más terrenal (por ejemplo el regreso feliz de un viaje).

Otro conjunto de anécdotas tardías asocia a Pitágoras con el descubrimiento del hecho de que las armonías de octava, de cuarta y de quinta se pueden expresar por medio de las relaciones de números enteros (respectivamente 1/2, 3/4, y 2/3) correspondientes a la longitud de cuerdas vibrantes. Se cuenta que al darse cuenta de los sonidos armoniosos producidos por los martillos de un herrero, habría descubierto que los martillos, cuyos pesos eran proporcionales según los valores indicados, producían esos famosos intervalos cuando golpeaban el yunque unos tras otros. Por tanto habría suspendido de cuerdas pesos iguales a los de los martillos y verificado que estas producían los mismos intervalos. Por desgracia las experiencias descritas de esta forma no producen en absoluto tales resultados. En su forma completa, las versiones más antiguas que se conocen de estas leyendas se remontan a Nicómaco (siglo II d.C.), pero ya seis siglos antes Jenócrates sostenía que «Pitágoras [había] descubierto que los intervalos musicales no se producen sin el número, (fragmento 9). Por otro lado, hemos conservado una anécdota análoga, cuyo protagonista es Hipaso, y que describe una experiencia que funciona... ¿Es auténtica la anécdota? Quizás. Otro testimonio atribuye esta experiencia a Lasos de Hermione, que era contemporáneo de Pitágoras sin por ello ser pitagórico. En resumen, parece más seguro afirmar que Pitágoras no ha descubierto las fracciones racionales que corresponden a las consonancias musicales, sino que esta correspondencia tal vez se conocía en su época y que Hipaso pudo haberla verificado en la generación siguiente por medio de una experiencia válida. Como en el caso del «teorema», lo esencial no sería tanto el descubrimiento como la importancia que concedía Pitágoras a este tipo de saber cuando lo aprendía de otros.

¿Qué podemos concluir por lo tanto sobre la asociación de Pitágoras con las matemáticas? La respuesta tal vez se encuentra en las máximas que circulaban entre los primeros pitagóricos. Según una, lo que es más sabio

es el número. Otra enuncia que el oráculo de Delfos es «la tetractis que es la armonía en la que cantan las sirenas». La tetractis (es decir la tétrada de los cuatro primeros números cuya suma es igual a diez, el número «perfecto») ha desempeñado en la tradición posterior un papel de primer plano, pero está claro que en esta fecha ya se produce cierto sincretismo platónico-pitagórico. En sus juramentos los pitagóricos debían invocar a Pitágoras como «aquel que ha transmitido a nuestra generación la tetractis, que contiene la fuente y la raíz de la naturaleza de eterna existencia». Parece dudoso que el juramento con esta fórmula se feche en época de Pitágoras, pero la tetractis, mencionada en los akousmata, tal vez sí. La relación entre la tetractis y las Sirenas, famosas por su canto, sugiere cierta relación con la música: no es inconcebible que se haya en parte venerado la tetractis por el hecho de que sus cuatro números se encuentran en las fracciones racionales que presiden las consonancias. Si ahora aceptamos, siguiendo el ejemplo de Platón en La República, relacionar a las sirenas con la famosa doctrina de la armonía de las esferas, según la cual los cuerpos celestes con sus movimientos producen sonidos armoniosos, veremos bosquejarse la silueta de un Pitágoras que ha aprisionado el poder de los números, y en especial el de los cuatro primeros, que parecen fundar los intervalos musicales con los que a su vez se forma la estructura del Universo. Aristóteles discute la armonía de las esferas en su tratado Acerca del Cielo; esta doctrina, como tantas otras, no se atribuye expresamente a Pitágoras, sino a los pitagóricos. También es posible que haya aparecido a partir del siglo v sin por ello poderse atribuir al fundador. En todo caso, los primeros pitagóricos nunca la elaboraron de una forma matemática detallada: la armonía de las esferas se presentaba como una concepción muy general.

A partir de ahora debería de quedar claro que nuestros testimonios no permiten ver en Pitágoras ni a un verdadero matemático, ni a un filósofo de la naturaleza o a un hombre de ciencia, sino que es necesario considerarlo como un maestro carismático que atrae hacia sí a una gran cantidad de discípulos y que les prescribió cierto estilo de vida que incluía una enseñanza sobre los destinos futuros del alma, sobre los dioses y el ritual, así como una sorprendente variedad de normas a se-

la estructura del alma. Y, sobre todo, como nos dice Porfirio, Plotino es quien habrá releído los principales textos de los grandes filósofos, reactualizándolos y comentándolos en función de su proyecto fundamental: realizar una síntesis original entre los principios platónicos y los principios pitagóricos.

Porfirio fue el agente de transmisión de la filosofía de Plotino. Su obra, que debió de ser inmensa, se ha perdido en su mayor parte. Nacido en Tiro, estudió primero en Atenas con Longino, un neoplatónico que no separaba la filosofía de la literatura. Después fue a Roma para estudiar en la escuela de Plotino. Desde sus comienzos tuvo que renegar de la doctrina de Longino, típica del platonismo medio, sobre las relaciones entre el Intelecto y lo Inteligible para adoptar la de Plotino. Este utilizó su capacidad como polemista contra los gnósticos y le encargó la revisión de sus escritos, al menos es lo que pretende Porfirio que de esta forma justifica su trabajo como editor de las *Eneadas*. Pero de forma repentina, cinco años después de su llegada a Roma, Porfirio se separó de Plotino, tal vez debido a su actitud antiaristotélica.

Esta es la hipótesis que surge de manera inmediata si se supone que es en Sicilia en donde se dedicó a comentar a Aristóteles. Escribió sobre las Categorías, el Peri bermeneias, la Física, el libro «Lambda» de la Metafísica; compuso el Isagoge y sobre todo el tratado titulado *Que las escuelas de Platón y* de Aristóteles no son más que una, que defiende el acuerdo de Aristóteles con Platón. Compone también su amplio tratado Contra los cristianos, que el valdrá la condena a la quema de sus libros por los emperadores cristianos. Ciertamente se dedicó al estudio de la filosofía platónica componiendo comentarios sobre el *Timeo* y sobre el *Parmé*nides. Comentó incluso a Plotino extrayendo de su obra el manual que se llama las Sentencias. También es un historiador de la filosofía (Vida de Pitágoras, De Anima) y se dedica a controversias sobre varios temas (De abstinentia, Carta a Anebón).

Porfirio no parece haber tenido escuela. Había visitantes que se quedaban con él durante algún tiempo. El más célebre de entre ellos es Jámblico, por mediación del cual Porfirio aparece en los orígenes del neoplatonismo sirio. Pero Porfirio también ejerció su influjo sobre el retor Mario Victorino en Roma, y sobre el Calcidio cuya traducción y

comentario latino de una parte del *Timeo* tuvieron una influencia determinante en el curso de la Edad Media. Convertido al cristianismo, Mario Victorino será el mediador entre Plotino y el neoplatonismo cristiano ilustrado por san Ambrosio y por san Agustín.

La contribución esencial de Porfirio a la historia del neoplatonismo es doble: reintrodujo en el neoplatonismo el género literario del comentario, sobre Aristóteles en primer lugar, sobre Platón seguidamente, y difundió la doctrina de Plotino en sus propios trabajos y sobre todo estableciendo en el año 301 una edición estándar de los tratados de Plotino bajo la forma de las *Eneadas* que llegaron hasta nosotros y a las que Porfirio va incluso a dedicar comentarios en el tratado, las Sentencias, del que no se conservan más que fragmentos, pero en donde Porfirio desarrolla por primera vez la doctrina de los niveles de virtud (virtudes cívicas, purificadoras, contemplativas y paradigmáticas), doctrina que desempeñará un papel esencial en el neoplatonismo ulterior. Por otra parte, el orden de las Eneadas distribuidas en tres volúmenes, debía asegurar un orden de lectura progresivo que pretendía de acuerdo con un objetivo pedagógico elevar el alma hasta el conocimiento de las más altas realidades.

### Primer volumen

Eneada I: tratados básicamente morales

Eneada II: tratados físicos

Eneada III: tratados relativos al mundo

## Segundo volumen

Eneada IV: tratados sobre el alma Eneada V: tratados sobre el intelecto

### Tercer volumen

Eneada VI: tratados sobre el Uno

Y lo que considera que es la doctrina de su maestro, Porfirio va a defenderlo contra lo que consideraba como las desviaciones de Jámblico (transcripción del sirio o del arameo ya-mliku, «él es rey» o «que él sea rey»), nacido en Calcis en Siria, casi seguro la Calcis a orillas del Belum, la actual Quinnesrin, hacia el 240. Siguió la enseñanza de Anatolio en primer lugar, la de Porfirio seguidamente. Habría fundado una escuela de Apamea en Siria. Su discípulo más conocido es Sópatro. Pero, como consecuencia de la ejecución de este último por orden de Constantino, sus sucesores fueron Edesio, que se instalaría en Pérgamo y después Eustacio. Teodoro de Asinea y Dexipo figuraron entre sus discípulos.

también proporciona una interpretación completa en un voluminoso comentario de más de mil páginas que por desgracia se ha perdido.

Se puede afirmar que con Proclo se alcanza la cumbre del neoplatonismo. Damascio le sucedió siendo el último jefe de la escuela de Atenas.

Procedía de Alejandría, en donde se había desarrollado otra escuela platónica que prácticamente defendía la misma doctrina que la de Atenas pero con otro estilo. Hermias, que había sido en Atenas discípulo de Siriano, cuyas notas de curso sobre el *Fedro* ha conservado para nosotros en su *Comentario sobre el Fedro*, fue quien unos decenios antes había introducido en Alejandría las doctrinas de la escuela de Atenas.

Amonio, uno de los hijos de Hermias y de Edesa, su esposa, que por otra parte estaba emparentada con Siriano, escribió un Comentario sobre el De intepretatione de Aristóteles. Tuvo como sucesor a la cabeza de la escuela a un tal Eutocio del que no se conserva nada. Pero es Filopono, que al parecer no tuvo ninguna función oficial en la escuela quien publicó las notas de clase de Amonio; y todo hace pensar que existe una relación entre la publicación de su obra más importante, Contra Proclo sobre la eternidad del *mundo*, y el cierre de la escuela de Atenas el año 529. El último diádoco pagano de la escuela de Alejandría fue Olimpiodoro del que se conservan tres comentarios sobre Platón: Alcibiades, Gorgias y Fedón, y dos sobre Aristóteles: Categorías y Meteorológicas. Sus sucesores cristianos fueron Elías, David y Esteban que comentaron a Aristóteles.

Damascio, convertido en jefe de la escuela de Atenas, conservó lo esencial de los logros doctrinales de Proclo, aunque sus obras estén llenas de discusiones interminables sobre las posiciones de Proclo, para señalar, en la mayor parte de las ocasiones, un regreso a las tesis de Jámblico. Inspirándose en Jámbli-

co, Damascio, en su obra más importante que es un comentario al *Parménides* de Platón, da pruebas de originalidad, sobre todo cuando atribuye al Uno un principio, lo Inefable, que está totalmente enterrado en un abismo de silencio. Aunque salido de lo Inefable, el Uno permanece muy cerca de él. Pero, retirándose de toda distinción, el Uno se proyecta hacia más acá de él en tres principios henádicos: el Uno-Todo, el Todo-Uno y el Unificado. Por otra parte, Damascio es el único neoplatónico en prolongar la procesión a través de las hipótesis negativas del Parménides: éstas constituyen para él la estructura de lo sensible. Por todo lo demás, Damascio permanece fiel al sistema elaborado por Proclo.

El cierre de la escuela de Atenas por Justiniano el año 529 materializa el fracaso de este intento específicamente griego por afirmar y mantener una verdadera transcendencia tanto en la realidad como en el ser humano. Durante toda la Antigüedad, únicamente el neoplatonismo habrá propuesto una escapada fuera del universo y ofrecido de esta forma una de las raras luces de esperanza que atraviesan la filosofía.

El cristianismo mantuvo la idea de transcendencia, pues aunque había eliminado institucionalmente al neoplatonismo tomó él al mismo tiempo los principales elementos de su doctrina. Pero esta transcendencia se puso al alcance de todos y no quedó reservada a un pequeño número de pensadores que llevaban un modo de vida específico en el marco de una escuela. Esa idea se fundó a partir de entonces no ya en el uso de la razón buscando la certeza en la aplicación de un método inspirado por el que utilizaban las matemáticas, sino en el recurso a los sentimientos. Y, sobre todo, tuvo como «finalidad» no la disolución del individuo en una Unidad absolutamente universal, sino la inmortalidad individual.

Luc Brisson

La inmensa aventura del saber griego es todavía en la actualidad, a través de su diversidad y a pesar del espesor de la historia que nos separa de ella, la fuente de la que bebe y a la que vuelve sin cesar la civilización intelectual, ética y política de Occidente.

La ambición de este libro es ponderar lo que sabían los griegos, lo que creían saber, lo que inventaron y lo que pensaban de las condiciones y posibilidades del saber; pero también encarar todo aquello de lo que somos deudores respecto a ellos, en nuestro propio deseo de conocimiento. La obra nos ofrece la descripción y el análisis de la mirada que los griegos arrojaron sobre su propia civilización y sobre sus propias empresas intelectuales para comprenderlas y justificarlas. Así se evoca menos su historia que sus historiadores, menos su poesía que su armonía; pues la originalidad de los griegos no ha sido tanto haber sabido muchas cosas como haber exigido de sí mismos saber lo que sabían, lo que decían, lo que hacían y lo que querían.

El libro, concebido a la manera de otros Diccionarios críticos que le han precedido, reúne en varios capítulos unas decenas de ensayos escritos por un equipo internacional de investigadores. Su contenido se centra en tres dominios en los que reconocemos, con razón, la fundamental aportación de la reflexión griega: la filosofía, la política y la ciencia. Tras tres grandes capítulos consagrados a cada uno de estos temas, un último conjunto reúne los retratos intelectuales de las grandes figuras individuales y las principales escuelas de pensamiento que han ilustrado ese deseo de saber en el que Aristóteles, de modo tan típicamente griego, veía una característica natural y universal del hombre.

Jacques Brunschwig es Profesor Emérito de Historia de la Filosofía Antigua en la Universidad de París-1 y miembro correspondiente de la British Academy, ha editado Tópicos de Aristóteles en la colección Guillaume Budé (Les Belles Lettres) y publicado numerosos artículos sobre el pensamiento griego, principalmente sobre Aristóteles y las escuelas filosóficas del período Helenístico. Varios de ellos se reunieron en recopilaciones (Études sur les philosophies hellénistiques, PUF; Papers in Hellenistic Philosophy, Cambridge University Press).

Geoffrey Lloyd es Profesor de Historia de la Filosofía y de las Ciencias en la Universidad de Cambridge, sucedió a Moses Finley en el puesto de Master of Darwin College. Es autor de numerosos libros sobre la Antigüedad grecorromana, entre los cuales se ha traducido al español Polaridad y Analogía: dos tipos de argumentación en los albores del pensamiento griego.

Colaboradores: Julia Annas, Serge Bardet, Annie Bélis, Enrico Berti, Henri Blumenthal, Richard Bodéüs, Luc Brisson, Monique Canto-Sperber, Paul Cartledge, Barbara Cassin, Maurice Caveing, François De Gandt, Armelle Debru, Fernanda Decleva Caizzi, John Dillon, Françoise Frazier, Michael Frede, David Furley, Marie-Odile Goulet-Cazé, François Hartog, Carl Huffman, Edward Hussey, Christian Jacob, Jacques Jouanna, José Kany-Turpin, Wilbur Knorr, André Laks, Alain Le Boulluec, Carlos Levy, Anthony A. Long, Mario Mignucci, Donald Morrison, Claude Mossé, Oswyn Murray, Carlo Natali, John David North, Denis O'Brien, Martin Ostwald, Pierre Pellegrin, Gilbert Romeyer-Dherbey, Malcolm Schofield, Robert W. Sharples, Pierre Somville, C. J. Toomer, Robert Wardy.



